
Het ethos van de hulpverlener 

Leijssen, Mia (2000). In: Graste, J. & D. Bauduin. Waardenvol werk. Ethiek in de geestelijke 

gezondheidszorg. Assen: Van Gorcum. Pp. 78-93. 

 

 

Inleiding: Morele kwaliteiten 

 

Zodra een beroepsgroep invloed en erkenning krijgt in de maatschappij, ontstaat de behoefte 

aan duidelijkheid over wat 'goed handelen' van professionelen inhoudt. De beroepscodes, die 

een neerslag zijn van geordend nadenken over professioneel handelen, geven richtlijnen, 

regels en criteria ter beoordeling van goed of juist versus slecht of onaanvaardbaar gedrag. De 

hieruit resulterende  'regelethiek' is gebaseerd op rationaliteit en rechtvaardiging. In zoverre 

een beroepscode kennis aandraagt waarmee iemands aandacht op een bepaalde wijze wordt 

gescherpt, zal een goed uitgewerkte code de kwaliteit van de dienstverlening verbeteren; men 

merkt immers maar op wat men kent.  Zo kan bijvoorbeeld de kennis over wat een dossier van 

een cliënt wel of niet dient te bevatten, hulpverleners aanzetten om zich met meer zorg van 

die taak te kwijten en het verschaft een kader om te oordelen of een dossier getuigt van 

vakkundig en gewetensvol handelen.  

Een logisch opgebouwde beroepscode en een grondig uitgewerkte regelgeving kan echter ook 

misleidend zijn. De momenteel populaire besliskunde met in zijn kielzog de opmars van 

behandelprotokollen lijkt te veronderstellen dat mensen logische beslissers zijn, maar ze 

houdt er onvoldoende rekening mee dat de menselijke complexiteit zich niet altijd laat vatten 

in rechtlijnige paradigma's en dat mensen minder vatbaar zijn voor rationele argumentatie dan 

men graag wil geloven. Bijvoorbeeld elke hulpverlener weet dat seksuele betrekkingen met 

cliënten in alle beroepscodes duidelijk verboden worden; die kennis kan toch niet verhinderen 

dat sommigen terecht komen in grensoverschrijdend gedrag.   

Wat is er dan - naast kennis van gedragsregels en besef van mogelijke sancties -  'meer' nodig 

opdat een hulpverlener daadwerkelijk ethisch handelt ? 

Recent wordt er door autoriteiten op het vlak van beroepsethiek gesteld dat onze 

dagdagelijkse interacties met cliënten veel meer bepaald worden door integriteit en 

mededogen dan door de capaciteit om complexe wegingen te doen van diverse ethische 

principes (Beauchamps en Childress, 1994; Kitchener, 1996). Vanuit het ongenoegen over 

regelgestuurde of op handeling gebaseerde systemen, gaan er steeds meer stemmen op die 



pleiten voor een (her)waardering van dieperliggende kwaliteiten die bepalend zijn voor het 

ethisch handelen. Diverse auteurs (o.a. van Asperen, 1988, 1993; Lindsay, 1996; Meara, 

Schmidt & Day, 1996) stellen voor om de 'regelethiek' of 'plichtsethiek' die aanleunt bij een 

handelingsmoraal te onderbouwen en aan te vullen met een deugdenmoraal, waarbij de focus 

niet ligt op concrete gedragsregels en de vraag 'Wat moet ik doen ?', maar wel op attitudes en 

karaktertrekken of deugden en de vraag 'Hoe zal ik zijn ?'. Onder deugden verstaat men die 

houdingen waarin goed leven zich concretiseert of karaktereigenschappen die mensen in staat 

stellen een positieve bijdrage te leveren in hun leef- en werkomgeving. Deugden zijn de 

invulling van een levensideaal, het zijn de dragende waarden van een samenleving. Waar 

plicht de verinnerlijkte vorm van de wet is, zijn deugden de verinnerlijkte vorm van morele 

waarden (Comte-Sponville, 1997).  De 'deugdenethiek' is niet nieuw; meer dan tweeduizend 

jaar geleden ontwikkelden de Oude Grieken reeds een 'bestaansethiek' waarin ze kritisch 

reflecteerden op de morele kwaliteit van het persoonlijk functioneren en zich afvroegen 'Hoe 

het beste te leven ?' (Graste, 1997 en 1998). Plato noemde de vier belangrijkste deugden: 

wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid; Aristoteles beschreef wat voor soort houding 

de deugd eigenlijk is, namelijk een midden tussen twee extremen (van Tongeren, 1998). In 

alle culturen en in alle tijden hebben wijzen en scherpzinnige geesten nagedacht over 

kwaliteiten die iemand tot een goed mens maken en die leiden tot een hoogstaand leven. Men 

zou daaruit een schier onuitputtelijke lijst van deugdelijke eigenschappen kunnen afleiden. Bij 

een verenging tot de vraag naar de morele kwaliteiten van een goede hulpverlener, zal men 

uiteraard dezelfde algemeen menselijk kwaliteiten aantreffen. In deze tijd beschikken we 

bovendien over empirisch onderzoek dat de 'deugdelijkheid' van bepaalde kwaliteiten 

bevestigt. De interessante - en voor sommigen onthutsende - bevindingen in veel 

effectonderzoek dat het welslagen van een hulpverleningsproces meer bepaald wordt door de 

zogenaamde aspecifieke factoren dan door de specifieke theorie- en techniekgebonden facto-

ren, heeft ertoe geleid dat men die aspecifieke factoren meer is gaan waarderen en zich de 

vraag is gaan stellen: 'Welke kwaliteiten zijn kenmerkend voor goede hulpverleners ? '  

Uit de veelheid van onderzoeksresultaten (voor een overzicht, zie: Leijssen, 1998) selecteren 

we de basishoudingen die verwant zijn met de morele kwaliteiten die in de traditie van 

beroepsethiek en filosofisch-spiritueel geïnspireerde reflectie worden beklemtoond. De 

variabelen worden gereduceerd tot vier overkoepelende kwaliteiten die een rol spelen in de 

ethiek van de hulpverlener, met name: integriteit, mededogen, moed en liefde. Bij elk van 

deze kwaliteiten worden voorbeelden gegeven om de werkzaamheid van de kwaliteit te 

illustreren en wordt aangegeven hoe men bij ethische dilemma's in de praktijk soms een 



betere uitweg vindt vanuit de deugdenethiek dan dat men vanuit de regelethiek het 

doorslaggevende argument aantreft. Tot besluit worden - naast de kracht van een dergelijke 

levenshouding - ook de kwetsbare kanten en de valkuilen die er onvermijdelijk aan vast zitten, 

belicht. 

 

 

Integriteit 

 

De aspecifieke factor die vanuit therapietheorieën en empirisch onderzoek naar voor wordt 

geschoven als een kwaliteit van goede hulpverleners, wordt vaak omschreven als: authentici-

teit, echtheid. Daarbij onderscheidt men: een binnenkant, aangeduid als 'congruentie', zijnde 

het bewustzijn van wat er in de diepere ervaringslagen aanwezig is; en een buitenkant, 

'transparantie' genoemd, zijnde de helderheid waarmee men communiceert over wat er 

innerlijk leeft (Lietaer, 1991; Leijssen, 1995). In de context van morele kwaliteiten vindt men 

diezelfde attitude onder de term 'integriteit', waarmee men aanduidt dat iemands 

achterliggende motieven zuiver zijn en dat zijn handelen samenvalt met zijn innerlijke 

zijnswijze. Daardoor zijn integere mensen betrouwbaar, oprecht, onomkoopbaar, 

rechtvaardig,  'uit één stuk', men weet wat men aan hen heeft.   

De dieperliggende component die noodzakelijk voorafgaat aan integriteit, betreft 'zelfkennis', 

of 'de waarheid omtrent zichzelf kennen'. Dit aspect van integriteit vergt veel innerlijk werk, 

waarover zelfs de meest volledige beroepscode niet spreekt. Het omhelst de uitzuivering van 

de eigen motieven,  het doorgronden van de diepere beweegredenen, de bereidheid om kennis 

te nemen van de onbewuste mechanismen die het professioneel handelen doordringen. De 

grens tussen het belang van de cliënt of het eigenbelang is soms vaag. Heel wat aspecten uit 

de eigen beleving waarvoor de hulpverlener blind is, kunnen geprojecteerd worden op de 

cliënt. Daarbij kan een bepaald theoretisch kader een uitstekende rationalisatie verschaffen en 

zelfs de beroepscode kan soms een geschikte dekmantel zijn om te argumenteren dat men 

handelt 'om cliënts bestwil', terwijl in werkelijkheid hoofdzakelijk het belang van de 

hulpverlener in het spel is.  

  

Bij wijze van illustratie kan men zich afvragen of het al dan niet aanraken van cliënten getuigt 

van integriteit en of de voorkeur voor een afstandelijke houding - die beklemtoond wordt in 

beroepscodes en diverse theoretische kaders - de meest ethische houding is ? (Voor een 

grondige uitdieping van dit thema, zie: Hunter & Struve, 1998 en de boekbespreking daarvan 



bij Leijssen, 1999). De ethische richtlijnen die vooral bedoeld zijn om seksuele 

grensoverschrijdingen te voorkomen, hebben ertoe geleid dat veel hulpverleners niet meer 

durven aanraken.  Beroepscodes zeggen echter niets over het schadelijk effect van te veel 

afstand en te koele bejegening. Er is heel wat empirisch onderzoek dat aantoont dat het 

welzijn van cliënten soms meer gediend is met nabijheid dan met professionele 

afstandelijkheid, dat fysiek contact bijdraagt aan het herstelproces van de cliënt en dat tekort 

aan fysieke affectie kan leiden tot gewelddadig en antisociaal gedrag. Het lichaam heeft een 

geheugen dat kan geactiveerd worden door een lichte aanraking van de huid en een 

bevestigend contact kan sterke emoties oproepen. Voor een integere hulpverlener zal de 

empirische evidentie dat aanraking in sommige gevallen een krachtig therapeutisch 

instrument kan zijn, een stimulans zijn om zijn eigen gereserveerde houding te bevragen en in 

een eerlijk zelfonderzoek na te gaan hoe het zit met de eigen gevoeligheden omtrent 

lichamelijkheid van waaruit men een voorkeur heeft voor meer afstandelijkheid of nabijheid. 

Integer handelen bestaat erin dat het al dan niet aanraken van de cliënt door een hulpverlener 

niet is ingegeven vanuit eigen behoefte aan affectie of graag gezien worden of juist de 

tegenpool: angst voor nabijheid of willen vermijden van intensiteit. De vraag van de cliënt 

kan niet richtinggevend zijn om fysiek contact te maken; cliënten hebben het recht alles te 

vragen. Het is de taak van de hulpverlener om een problematisch patroon bij de cliënt aan de 

orde te stellen in plaats van de nood in te vullen of de complementaire positie in te nemen. 

Zowel het tegemoetkomen als het niet tegemoetkomen aan een vraag van de cliënt, kan een 

(niet) integere reactie zijn. Bijvoorbeeld wanneer de hulpverlener zich gedwongen voelt om 

een cliënt aan te raken, gaat het soms om een cliënt die eist dat de hulpverlener een grote 

honger naar fysiek contact bevredigt of als autoriteit een bijzondere bevestiging geeft. De 

gemakkelijkste weg -  maar vanuit de hulpverlener geen zuiver gebaar - is vaak de cliënt 

tevreden stellen door het gevraagde gebaar te geven. Integriteit bestaat erin dat de 

hulpverlener bij zichzelf waarneemt hoe de druk van de cliënt op hem inwerkt en dat hij 

vervolgens stevig genoeg en betrouwbaar aanwezig blijft om de cliënt door de diepte van de 

frustratie en de pijn - die juist door het niet aanraken ook niet gesust wordt - te begeleiden. 

Een heel andere situatie dient zich aan wanneer bijvoorbeeld een cliënt stoïcijns of 

krampachtig geremd blijft onder verschrikkelijk nieuws; een hulpverlener die daar 

afstandelijk mee omgaat is misschien zelf bang voor de heftige emoties die er zouden kunnen 

loskomen bij een faciliterende aanraking en verkiest daarom op 'een veilige afstand' te blijven 

in plaats van met een catharsische aanraking de opgekropte emoties te verwelkomen.  



Wanneer een hulpverlener kiest voor fysiek contact, is het belangrijk dat hij voor zichzelf 

helder kan ervaren welke zijn motieven zijn voor die verhoogde intimiteit, dat hij 

ondubbelzinnig aan de cliënt communiceert wat hij van plan is en daarbij zorgvuldig 

registreert of de cliënt expliciete toestemming geeft (een cliënt die 'ja' zegt, maar zich 

ondertussen niet-verbaal subtiel terugtrekt, geeft geen toestemming), die vervolgens het effect 

van zijn aanraking voor de cliënt bespreekbaar kan maken en de emoties en de eventuele 

seksuele gevoelens kan opvangen zonder er zelf door overspoeld te worden. Zelfs als een 

aanraking van de hulpverlener geen seksuele bedoeling heeft of geen erotische lichaamszones 

betreft, kan het zijn dat het voor de cliënt wel een seksuele connotatie oproept. Het eigene van 

de hulpverleningssituatie is niet dat dit zou moeten vermeden worden - er kan juist bijzonder 

relevant therapeutisch materiaal mee naar boven komen - maar wel dat het niet onopgemerkt 

en vooral niet onverwoord mag blijven. De grootste valkuil zit bij de hulpverlener die zich 

zijn gevoelens onvoldoende toeeigent. In dat geval kan zelfs met een grote afstand de blik 

waarmee de cliënt getaxeerd wordt, een seksuele lading hebben die verwarring schept bij de 

cliënt. Bij onvoldoende integriteit zal de hulpverlener ontkennen dat zijn begeerte aanwezig is 

en zo zal hij verhinderen dat het probleem in hun relatie kan uitgeklaard worden. Eigen 

onbehagen, behoeftigheid, angst, verveling, vermoeidheid, seksuele opwinding of een 

agressieve lading zou voor een hulpverlener nooit onopgemerkt mogen blijven; het zou steeds 

een signaal moeten zijn om voorzichtiger te zijn in de omgang met cliënten en vooral niet 

meer nabijheid te zoeken.  

 

Integer gedrag wil niet zeggen dat men over al deze gevoelens moet communiceren aan de 

cliënt, wel dat men deze gevoelens bij zichzelf durft toegeven en ze verder uitklaart in 

supervisie of in leertherapie. Transparantie is niet hetzelfde als 'alles zeggen' aan de cliënt; 

wie integer handelt is betrouwbaar in zijn communicatie. Wanneer de informatie niet ter zake 

is voor het proces van de cliënt of misschien zelfs schade aanricht, getuigt niet spreken of 

zorgvuldig en discreet slechts weinig zeggen of de halve waarheid, soms van meer integriteit 

en betrouwbaarheid dan ongenuanceerd de hele waarheid zeggen. Overdreven eerlijkheid 

wordt een ondeugd. Concreet kan het betekenen dat de hulpverlener toegeeft aan de cliënt dat 

deze bepaalde niet-verbale signalen van verwarring of opwinding bij de hulpverlener juist 

heeft waargenomen. De hulpverlener kan ook sober verwoorden dat hij zich geraakt voelt en 

aangeven op welke wijze dat in de hulpverleningsrelatie uitgelokt werd. Hij kan dan verder 

verduidelijken dat hij zijn eigen geraakt zijn wenst uit te klaren in een situatie die daarvoor 



professioneel meer aangewezen is en dat hij nu de ruimte wil vrijmaken voor wat er bij de 

cliënt gebeurt.  

Integriteit houdt tevens in dat hulpverleners beseffen wanneer ze kwetsbaar worden voor 

grensoverschrijdingen. Dat betekent niet alleen dat ze de eigen behoeftigheid onderkennen, 

maar dat ze hulp vragen bij de eerste signalen die wijzen op risico voor grensover-

schrijdingen, zoals: een bepaalde cliënt steeds als laatste van de dag plaatsen, sessies 

verlengen, ontmoetingen buiten de werksetting, extra aandacht hebben voor de kleding bij het 

ontvangen van bepaalde cliënten, makkelijk commentaren hebben over de fysieke aan-

trekkelijkheid van cliënten, een weinig zakelijke inrichting verkiezen voor de werkruimte, 

bepaalde cliënten juist niet in supervisie brengen, troetelnamen gebruiken voor een cliënt.  

 

Zuiver en integer handelen veronderstelt niet alleen zelfkennis maar ook zelfrespect en 

innerlijke sterkte. Mensen die positief staan tegenover zichzelf, bezitten datgene wat nodig is 

om de druk van buitenaf te weerstaan en zij doen eerder wat goed is, dan dat wat voordelig of 

gemakkelijk is. De tegenpool van zelfrespect zijn minderwaardigheidsgevoelens die zich 

kunnen manifesteren als te veel zelftwijfel of als valse trots (Blanchard & Peale, 1989).   

Mensen met te veel zelftwijfel  vertrouwen hun eigen oordeel niet. Als gevolg daarvan 

worden ze gedreven door een verlangen geaccepteerd te worden door anderen. Ze willen geen 

moeilijkheden veroorzaken of niet opvallen. Daarom is het voor deze mensen problematisch 

om moreel sterk in hun schoenen te staan omdat ze zich te weinig tegen druk van buitenaf 

kunnen verzetten. Mensen met zelftwijfel plooien zich te veel naar anderen en zijn te 

bereidwillig om tegemoet te komen aan vragen van anderen.  

Mensen met valse trots daarentegen luisteren te weinig naar anderen. Valse trots treedt op bij 

mensen met een verstoord beeld van hun eigen belangrijkheid. Ze hebben het nodig om 

zichzelf als middelpunt te zien. Ze hebben een constante behoefte om te winnen en te 

schitteren en dat leidt ertoe dat ze rationaliseren, verdoezelen, bluffen en liegen. Hun trots 

staat niet toe dat ze twijfelen, onzeker zijn, fouten maken of verliezen. 

Zowel mensen met zelftwijfel als mensen met valse trots verzeilen gemakkelijker in dubieuze 

praktijken. Ontbreken van integriteit is vaak een uitdrukking van een tekort aan zelfrespect. 

Men kan dit ook omdraaien: als men wil dat mensen integer handelen, bevorder dan hun 

zelfrespect. Dat betekent ook dat het de integriteit van hulpverleners ten goede komt wanneer 

werkgevers en de bredere samenleving meer respect en waardering tonen voor dienstverlening 

op niet-materiële terreinen.  

 



Integer gedrag is niet hetzelfde als onberispelijk gedrag. In onze beroepsethiek dient ruimte te 

zijn voor fouten en openhartige gedachtewisseling om zorgen en dilemma's op tafel te leggen,  

om dingen te leren en eenzaamheid te voorkomen, om anderen te vragen om advies en steun 

wanneer men met een gezonde twijfel de eigen overtuiging of handelswijze in vraag stelt. Om 

persoonlijk motieven uit te zuiveren,  zal men niet alleen zorgvuldig reflecteren op het eigen 

doen en laten,  maar ook de feedback van anderen in overweging nemen. Integriteit is ons niet 

'vanzelf' gegeven. Naast een individuele discipline, vergt het een collectieve waakzaamheid 

en verantwoordelijkheid om te bevragen en te onderzoeken wat er dieperliggend in ons 

handelen meespeelt.  Integer gedrag is gedrag dat het daglicht verdraagt, waarover met 

collega's kan gereflecteerd worden en waarbij men aan de cliënt kan toegeven dat men zich 

vergist heeft.  Zuiverheid kan beginnen met de intentie om iets uit de duistere zone te halen en  

er met een openhartige houding en mildheid nieuw licht op te werpen  (Hawley, 1997). 

 

Integriteit is een morele kwaliteit waarbij het centrum van de aandacht ligt bij het zorgvuldig 

'naar zichzelf kijken'. Integriteit leidt tot een correcte bejegening, maar indien er geen comple-

mentaire attitude is waarbij men tegelijkertijd zorgvuldig 'naar de andere kijkt' , zou het 

'alleen maar integer zijn' wel eens hard, koud en mager kunnen uitvallen. Daarom dient het 

ethisch handelen steeds gevoed te worden vanuit mededogen.  

 

 

Mededogen 

 

Mededogen of compassie is een kwaliteit die in levensbeschouwelijke visies bezongen wordt 

als de ware roeping van iedere mens, sommigen zien het als de 'menselijke bestemming'. (Zie: 

Stufkens, 1997; Ayya Khema, 1991; Bolen, 1996). In de hulpverlening is het lange tijd taboe 

geweest om termen te gebruiken die tevens een religieuze connotatie hebben; therapie moest 

'waardevrij’ zijn, wat vaak samenviel met 'a-religieus'. Gelijkaardige kwaliteiten worden 

nochtans beschreven in vrijwel alle therapietheorieën, maar er worden minder soft ogende 

termen voor gebruikt. De grondhouding waarvan empirisch onderzoek steeds opnieuw 

aantoont dat ze onontbeerlijk is in gelijk welke hulpverleningssituatie wordt in die context 

'empathie' genoemd. Diverse beroepscodes groeperen meerdere gedragsregels waarbij men 

het gezichtspunt of het belang van de cliënt zoveel mogelijk vooropstelt onder het principe 

'respect'. In de context van ethisch handelen kan de term 'mededogen' echter scherper de 

diepere ethische houding op de voorgrond brengen. Beauchamp en Childress (1994) zien 



mededogen als een deugd van waaruit men begaan is met het welzijn van anderen, gevoelig is 

voor en medeleven kent met andermans lijden en ongeluk en men iets wil ondernemen om het 

leed te lenigen.  

Net zoals empathie stelt mededogen ons in staat om ons in de situatie van de andere te ver-

plaatsen en te bedenken hoe wij zouden willen benaderd worden als wij in die situatie waren. 

Mededogen verschilt van medelijden; medelijden suggereert een zekere neerbuigendheid, 

waarbij men zichzelf 'zoveel beter' voelt dan 'die minder geslaagde andere'.  Mededogen 

houdt in dat men zich verbonden weet, in mededogen is er solidariteit met de lijdende, men 

beseft dat de realiteit een negatieve kant heeft waarin iedereen kan terechtkomen zonder het te 

willen, dat we allemaal beperkt zijn en soms falen. 

Authentiek mededogen is vrij van arrogantie. De hulpverlener vertrekt van de geïnteresseerde 

en nederige positie dat de cliënt 'zijn waarheid' meedraagt. Die persoonlijke waarheid zal zich 

als een unieke en complexe realiteit ontvouwen wanneer men bereid is te luisteren en door de 

feiten en de details heen te gaan, om zo te zien wat er werkelijk aan de hand is. Het 

emotioneel meetrillen met de ander is niet ingegeven door eigen emoties of persoonlijke 

affiniteit, maar door een zorgvuldig verstaan van de ervaringswereld van de ander. Dat 

impliceert steeds dat men eigen (voor)oordelen en noden kan opzij zetten en persoonlijke 

onvrede en leed kan onderkennen en onderscheiden van wat de ander meemaakt of nodig 

heeft.  

Mededogen is ook altijd verweven met respect voor het anders zijn en de eigenwaarde van 

ieder individu. In een multiculturele samenleving biedt een basishouding van mededogen 

vaak het beste uitgangspunt om erachter te komen op welke wijze men iemand met een andere 

achtergrond het beste kan benaderen en van dienst zijn.  

 

Mededogen drukt zich uit in engagement en concrete daden.  Zo kan bijvoorbeeld de wijze 

waarop een hulpverlener uitleg geeft over een behandeling getuigen van mededogen omdat hij 

de moeite doet om het vakjargon te vertalen naar woorden die verstaanbaar zijn voor de cliënt 

en de tijd neemt om in te spelen op de vragen waarmee die cliënt zit. Vanuit mededogen zal 

men ook beter weten wat en vooral hoe te vertellen aan een cliënt aan wie men pijnlijk nieuws 

moet overbrengen. In moeilijke situaties geven de regels van het 'informed consent' uit de 

beroepscodes vaak minder houvast dan een oprechte bekommernis om informatie te geven die 

aansluit bij de ervaringswereld van de cliënt en die de cliënt helpt om te voorziene problemen 

beter aan te kunnen. Vanuit mededogen weet men ook wanneer en hoe cliënten aan te raken. 

Bijvoorbeeld Marie de Hennezel(1997) getuigt op ontroerende wijze hoe in 



hulpverleningsrelaties, waarbij de cliënt geconfronteerd is met lichamelijke aftakeling en een 

gehavend zelfbeeld, de lichamelijke nabijheid de ander bevestigt in de onvergankelijkheid van 

zijn wezen of integendeel bewijst dat hij inderdaad weerzinwekkend is: "Alle 

waarschuwingen en strikte regels die bij de analyse gelden: 'geen fysiek contact, geen 

persoonlijke ontboezemingen', werden op slag waardeloos. Ik moest juist dichterbij komen, 

mijn intuïtie volgen, praten met mijn hart, mijn hand leggen op de plek waar het pijn deed 

(p.164). " 

Ook een confrontatie kan getuigen van mededogend engagement om het beste te doen voor de 

cliënt en soms ook voor collega's, in plaats van genoegen te nemen met minder.  

Ter illustratie kan men hierbij denken aan het probleem om collega's te confronteren met 

onethisch gedrag. Wanneer een hulpverlener opmerkt dat zijn collega schade aanricht in de 

werksituatie omdat hij onder invloed van alcohol of met een depressie komt werken, dan is er 

mededogen nodig om uitdrukking te geven aan de bekommernis over de toestand van de 

collega en de impact die dat heeft op de werksituatie. Het besef dat we allemaal periodes 

kennen waarin we bezwijken onder de werkdruk of vluchten in middelen die het leed 

verzachten, kan ons helpen om een constructieve dialoog aan te gaan, liever dan te roddelen 

over de collega die in de problemen zit. Gesprekken waarin de waarheid aan het licht mag 

komen, worden soms vermeden vanuit het motief dat de cliënt het niet zou aankunnen. Men 

beseft daarmee te weinig dat de cliënt een pijnlijke waarheid al lang meedraagt, maar daarmee 

bij niemand terecht kan.  

Bijvoorbeeld bij een cliënt die een hersenletsel heeft overgehouden aan een ongeval, ervaart 

de hulpverlener dat deze cliënt 'irriterend traag' spreekt. Toch wil deze cliënt steeds lange 

verhalen met veel details vertellen, met als gevolg dat familie en vrienden hem systematisch 

zijn gaan mijden. De hulpverlener kan nog wel geduld blijven opbrengen omdat hij tenslotte 

nooit meer dan een uur per week met deze cliënt doorbrengt. Echt mededogen bestaat er hier 

echter niet in dat de hulpverlener het vervelende spreken van de cliënt verdraagt, maar dat hij 

op constructieve wijze een confrontatie durft aangaan waarin hij met de cliënt bekijkt wat het 

effect is van zijn wijze van spreken op zijn contacten met anderen. Het is een pijnlijke realiteit 

dat het hersenletsel het spraakvermogen van de cliënt heeft aangetast, maar het bespreekbaar 

maken van de eenzaamheid die het gevolg is geworden van een ontkenning van het probleem, 

kan de cliënt pas echt uit zijn isolement halen.   

Mededogen is geen weke emotie, het is eerder een vitale discipline waarin men het essentiële 

leert onderscheiden van het bijkomstige en waarmee men een krachtige aanwezigheid 

uitstraalt die werkelijk helpend is voor de ander. 



 

De meeste hulpverleners hebben een spontane tendens om mededogend in het leven te staan. 

Vaak werd hun beroepskeuze ingegeven door het verlangen om mensen te begrijpen en koes-

terden ze reeds lang het ideaal om anderen te helpen. Velen hebben ook een affiniteit met 

lijden. Het zou ongenuanceerd zijn om te beweren dat hulpverleners aangetrokken werden tot 

dit beroep omdat ze zelf veel problemen hebben (gehad). Wat onderzoek aan het licht brengt 

is dat hulpverleners als kind wel vaak emotionele pijn hebben gekend of opgroeiden in 

problematische gezinsomstandigheden, maar niet in zodanige mate dat hun interesse in 

mensen erdoor geschaad werd. Integendeel, hun nieuwsgierigheid naar het functioneren van 

mensen is erdoor toegenomen, evenals hun meevoelen met pijn van anderen en hun tolerantie 

voor ambiguïteit.  Ze hebben daarbij een voorkeur ontwikkeld voor het copingmechanisme 

van zorgdragen voor anderen.  De keerzijde is dat hulpverleners vaak de rol van redder willen 

opnemen en daarbij onvoldoende aandacht besteden aan eigen noden, dat ze de eigen agressie 

onderdrukken en dat ze de onbewuste wens om de eigen emotionele problemen een plaats te 

geven te weinig onderkennen. (Voor een verdere uitwerking en literatuur betreffende dit 

thema, zie: Leijssen, 1998). Dat verwijst tevens naar de kwetsbare positie van iemand die 

teveel mededogen heeft. Het is niet voor niets dat hulpverleners kandidaten zijn voor het 

burnout syndroom. Burnout is niet zomaar een toestand van vermoeidheid; het gaat om 

frustratie als gevolg van toewijding aan iets dat niet de verwachte resultaten of bevrediging 

geeft. Het heeft te maken met hooggestemde idealen en tekortschieten in persoonlijke 

doelstellingen. De betrokkenheid van de hulpverlener en de langdurige blootstelling aan 

menselijke wanhoop, lijden en soms onoplosbare conflicten, levert een zeker gevaar op voor 

de eigen gezondheid, vooral wanneer de afstemming op de anderen zo ver gaat dat de eigen 

gerechtvaardigde belangen verwaarloosd worden. De opvatting dat de werkelijke deugd het 

midden houdt tussen twee uitersten, is ook hier toepasselijk: men kan zowel te weinig als te 

veel mededogen hebben, men kan zowel te laag als te hoog mikken. 'Zelfmededogen' zou de 

hulpverlener kunnen helpen om een beter evenwicht te vinden. Daarvoor zou hij signalen van 

overbelasting ernstiger kunnen nemen, zoals: verminderde concentratie en vergeetachtigheid, 

ondermijnd zelfvertrouwen, verstoord slaappatroon, toegenomen behoefte aan orale 

bevrediging, meer lichamelijke klachten, sufheid en uitputting, opgejaagdheid, problemen van 

mensen boeien niet meer en behoeften van vrienden of familie zijn te veel. Dergelijke tekens 

kunnen een uitnodiging zijn voor de hulpverlener om meer grenzen te stellen aan zijn 

beschikbaarheid en minder hoog te mikken in zijn werkidealen. 

 



Soms weet men wel wat integriteit en mededogen in een bepaalde situatie betekent, maar 

komt men er toch niet toe om daadwerkelijk ethisch te handelen. Vaak is dat een teken dat een 

andere morele kwaliteit ontbreekt, namelijk: moed.  

 

 

Moed 

Moed betekent niet dat men geen angst kent, of zich niet bewust is van de risico's en de 

ongemakken;  moed is een toestand die maakt dat men de angst, de luiheid, de gemakzucht en 

het eigenbelang overwint, om datgene te doen waarvan men weet dat het juist is (Comte-

Sponville, 1997). 

Karakteristiek voor moed is dat het - behalve een gerust geweten - geen onmiddellijke 

concrete beloning oplevert; het primaire doel is niet het eigenbelang, maar wel een groter 

belang of het welzijn van de ander.  Moed leidt ertoe dat men het juiste gedrag stelt, zelfs 

indien men daar persoonlijk nadeel van kan ondervinden. 

In de hulpverlening zijn er tal van situaties die moed vereisen. Vaak beleeft men dergelijke 

situaties als een dilemma, in de betekenis dat men dient te kiezen tussen verschillende 

mogelijkheden die elk specifieke nadelen meebrengen. Toch zou de uitweg 'eenvoudig' 

kunnen zijn wanneer men de moed heeft om de knoop door te hakken in de richting van: doen 

wat men in feite zou moeten doen.   

Er is bijvoorbeeld naast mededogen veel moed nodig om een cliënt in therapie te nemen als 

men weet dat er zelfmoordgevaar is; veel hulpverleners schrikken terug voor de risico's en de 

ongemakken, die niet zozeer de cliënt betreffen, maar die wel henzelf kunnen treffen wanneer 

er eventueel een suïcidepoging zou plaatsvinden. Of als er een voorstel is van de directeur om 

de behandelresultaten te manipuleren om zodoende meer subsidies te krijgen voor een 

bepaald initiatief, dan is er niet alleen integriteit maar vooral moed vereist om dat te weigeren 

en zodoende misschien in onmin te vallen bij de baas. Men is soms ook geen sympathieke 

collega meer wanneer men de moed heeft om collega's rechtstreeks aan te spreken over 

wantoestanden op het werk, in plaats van stilzwijgend toe te zien. 

Er is ook moed nodig om de tijdsgeest te trotseren en om zich niet te laten meedrijven met 

wat populair of voordelig is. In de huidige tijdsgeest worden we verondersteld een 'no-

nonsense' model aan te hangen; het moet 'kort en efficiënt ogen en liefst cultiveren we daarbij 

de illusie dat alles onder controle is (Van Kalmthout, 1997). Durven we desalniettemin dat 

overtrokken optimisme doorprikken en onderkennen dat er daarmee veel aspecten, die 

ontsnappen aan onze logisch rationele controle, onder tafel worden geschoven? Er is moed 



nodig om geen genoegen te nemen met oppervlakkige oplossingen en manieren van leven,  

maar door te dringen tot het wezen van de dingen. Het impliceert dat men de kant-en-klare 

oplossingen  die de dominante cultuur in een bepaalde samenleving voorhoudt, durft 

ontmaskeren en dat men halve waarheden ontdoet van hun misleidend karakter. Zo is er moed 

nodig om een depressie niet alleen medicamenteus te behandelen, maar ook de levenswijze 

die ertoe geleid heeft, in vraag te stellen. Er is ook persoonlijke moed nodig om bijvoorbeeld 

rustig tijd door te brengen met iemand die stervende is en de ultieme vragen waarmee deze 

persoon ons confronteert tot ons te laten doordringen, eerder dan nog illusies van macht en 

controle te koesteren en zich te verschuilen achter de zoveelste medische behandeling 

(Desmet, 1998). 

Vaak betekent het dat men zich niet gedraagt zoals verwacht wordt in een bepaalde sociale 

context, maar dat men voorrang geeft aan wat het hart en het gezond verstand influistert.  

De asociale respons die een hulpverlener dient te geven wil hij zijn werk goed doen,  

is niet ingegeven vanuit 'tegendraads' willen zijn. Het zou bijvoorbeeld vaak veel 

gemakkelijker en voordeliger zijn om in  te gaan op aantrekkelijke, interessante aanbiedingen 

die invloedrijke cliënten soms kunnen doen aan hun hulpverleners.  De moedige hulpverlener 

weigert niet alleen, maar kiest er ook voor om de cliënt te confronteren  met een patroon dat 

de cliënt misschien onbewust hanteert; zoals bijvoorbeeld via geschenken en invloed 

genegenheid afkopen, anderen willen behagen of in zijn macht proberen te krijgen. De 

moedige weg is meestal niet de gemakkelijkste, de veiligste of de meest conventionele weg; 

het is een handelswijze waarbij de hulpverlener zelf risico's neemt en soms heel wat agressie 

van anderen kan krijgen. 

 

Net zoals bij de vorige kwaliteiten geldt ook hier: moed is slechts een deugd in zoverre men 

het midden houdt tussen twee extremen. Voltaire maakte eens de opmerking dat moed een 

hoedanigheid is die misdadigers en grote mannen gemeen hebben  (Comte-Sponville, 1997). 

Zogenaamd moedig gedrag kan ook roekeloosheid zijn, ontspruitend aan een fascinatie voor 

gevaar, of waaghalzerij waarin veel risico genomen wordt terwijl er slechts een futiliteit op 

het spel staat, of onvolwassen rebellie waarbij men vooral zoekt te bewijzen dat men niet 

conformeert aan de gezaghebbende autoriteit. Dit extreem wordt 'overmoed' genoemd; het 

bestaat erin dat men zich niet van gevaar bewust is en dat men op het gevaar afstormt zonder 

goed zijn kansen te berekenen of de risico's in acht te nemen. Het andere extreem is 'lafheid'; 

het is een eigenschap van degene die overal gevaar ziet en altijd op zijn hoede is, die ook alle 



gevaar ontvlucht.  De deugd die het midden houdt tussen twee extremen bestaat erin op het 

juiste moment de juiste aandacht te hebben voor het dreigende gevaar (van Tongeren, 1998). 

 

Men kan zich afvragen wat iemand kan bezielen om er ongemakken bij te nemen, gevaar te 

trotseren of eigenbelang te overstijgen ? Ten diepste is het meest zuivere motief: liefde.  

 

 

Liefde 

Onderzoek bevestigt herhaaldelijk dat succesvolle hulpverleners voornamelijk te 

onderscheiden zijn op basis van de attitude van 'onvoorwaardelijk positieve aanvaarding' 

(Beutler e.a. 1994). Vanuit een positieve werkinstelling kiest de hulpverlener om een 

vertrouwensrelatie met cliënten op te bouwen. De hulpverlener creëert interpersoonlijke 

veiligheid door de cliënt onbevooroordeeld tegemoet te treden en hem te ontvangen zoals hij 

komt, zonder evaluatie of kritiek, en hem op die wijze te bevestigen in zijn bestaan. In de 

psychotherapie spreekt men ook van 'welwillende neutraliteit'; het is een houding waarbij 

persoonlijke gevoelsmatige voorkeuren en waardenoordelen niet aan de orde zijn. De 

acceptatie van de cliënt niet verbinden aan voorwaarden, het verdragen dat de cliënt anders is 

dan men graag zou hebben, het toestaan van autonomie, niet vanuit eigen belangen bezorgd 

zijn, niet gehecht zijn aan onmiddellijke resultaten: dat is net wat de hulpverleningsrelatie zo 

anders maakt dan de meeste leefrelaties. Juist daardoor krijgt de cliënt de ruimte om bij 

zichzelf te zoeken naar de diepere redenen van het gedrag dat voor hemzelf ook 

problematisch is. De niet-veroordelende attitude van de hulpverlener is een ascetische 

discipline die een diepere voedingsbodem kent: liefde - die niet blind is -  waarbij de ogen 

geopend zijn voor waarden die op het eerste zicht voor een oppervlakkige waarnemer niet 

zichtbaar zijn. Niet dat men het slechte of het lelijke niet ziet, integendeel men wordt er 

gevoeliger voor. Het geoefende oog van de hulpverlener kijkt echter dieper en wordt bewogen 

door de vindingrijkheid waarmee mensen trachten te overleven of zich zoeken aan te passen 

in moeilijke omstandigheden.  

Mede door die wijze van kijken groeit er in de relatie tussen hulpverlener en cliënt gaandeweg 

waardering en genegenheid.  Het samen doorworstelen van moeilijke tijden en het intieme 

karakter van de gesprekken smeedt een band die op zijn minst warme en hartelijke gevoelens 

oproept. De ervaring van door de hulpverlener graag gezien en geaccepteerd te worden is een 

belangrijk curatief proces voor veel cliënten. Hierbij is er opnieuw een optimum tussen twee 

extremen: te weinig of te veel warmte vertraagt het groeiproces van de cliënt en kan het zelfs 



onmogelijk maken. Zowel een koele houding als een overmaat aan sympathie hindert de 

cliënt om zich in een kwetsbare positie te begeven en onbevangen zijn eigen weg te zoeken.  

Het behoort tot de ethiek van de hulpverlener dat zijn eigen behoeften niet bepalend zijn voor 

zijn houding tegenover de cliënt. Deze belangeloze opstelling en het toegewijd zijn aan de 

cliënt maakt dat de therapeutische ethos niets heeft van zoet sentiment of romantische stem-

ming, maar dat het te vergelijken is met de meest zuivere vorm van liefde. Het gaat hier om 

een dynamische manier van zijn waarbij de hulpverlener zich op niet-possessieve wijze 

openstelt en verbindt om het beste van zichzelf te geven. Hulpverleners zijn meestal 

schroomvol om woorden te geven aan hun ervaringen wanneer ze het beste van zichzelf 

geven en met liefde in hun werk aanwezig zijn. Nochtans is het die 'meerwaarde' waar 

cliënten gevoelig voor zijn, waarnaar ze verwijzen als het belangrijkste helende element dat 

hun wijze van in het leven te staan wezenlijk veranderd heeft. 

 

De liefde van de hulpverlener waarmee veiligheid en een stimulans tot verdere ontwikkeling 

wordt geboden, impliceert ook het deskundig hanteren van grenzen. Cliënten komen in de 

hulpverleningssituatie meer dan ooit in contact met hun ontzettend grote behoefte om er te 

mogen zijn, ook als seksueel wezen. Veel cliënten zijn op het terrein van de liefde diep ge-

kwetst: in relaties waarin men normalitair had mogen verwachten dat kwetsbaarheid zou 

gerespecteerd worden, blijkt dat de menselijke natuur soms onbetrouwbaar is en schade 

berokkent aan anderen. De cliënt zoekt in zijn relatie met de hulpverlener zijn wonde of zijn 

gemis tot uitdrukking te brengen, in de hoop dat de hulpverlener het bevrijdende antwoord 

heeft, of hij fantaseert dat de hulpverlener zal compenseren wat hij in het gewone leven tekort 

komt.  Het is essentieel dat de cliënt in deze relatie tot het uiterste mag gaan in heel het 

gamma van menselijke gevoelens, en daarbij kan ervaren dat er grenzen zijn die veiligheid, 

stevigheid en houvast geven. Weten dat de grenzen gerespecteerd worden en ook nog 

overeind blijven als men er tegen aanbeukt, is een cruciaal therapeutisch gebeuren voor 

cliënten wiens grenzen al te vaak geschonden zijn of cliënten die zichzelf verliezen in 

grenzeloze existentiële verwachtingen. De hulpverleningssituatie bevat een paradox: de 

aanwezige intimiteit wekt verwachtingen en verlangens waarvan op voorhand al vaststaat dat 

ze niet kunnen vervuld worden in deze relatie. 'Graag zien' roept verwarring op: velen 

interpreteren het alsof genegenheid geen grenzen mag kennen. De laatste jaren is er in de 

hulpverlening meer aandacht voor de valkuilen met betrekking tot intimiteit en seksualiteit 

(zie b.v.:Herman, 1993; Heemelaar, 1997; Pope e.a. 1996). Minder onderkend is het risico 

van de narcistische valstrik voor de hulpverlener om 'overmatig' te geven aan 'zuchtige' 



cliënten, 'contactverslaafde' cliënten of cliënten die de illusie koesteren dat  alles wat ze ooit 

tekort gekomen zijn in het leven, moet hersteld worden in de relatie met de hulpverlener. De 

hulpverlener die hieraan grenzeloos toegeeft, verhindert dat de cliënt leert omgaan met het 

existentiële gegeven van eindigheid en menselijke beperktheid. Door grenzen te stellen aan de 

hulpverleningsrelatie - zoals bijvoorbeeld de tijdsstructuur van een sessie respecteren - maakt 

de hulpverlener het mogelijk dat de cliënt kan botsen op zijn angst voor scheiding, zijn illusie 

van controle, zijn drang naar volmaaktheid, en ultiem de vluchtmechanismen waarmee de 

beperktheid van alle leven en de eindigheid van het bestaan wordt ontkend.  Echte liefde durft 

frustreren, omdat de hulpverlener vanuit zijn authentiek engagement weet dat hij de cliënt niet 

wil tekort doen, maar juist de gelegenheid tot werkelijke groei bieden, wat vaak inhoudt: leren 

leven met gemis en verlies. Liefdevol aanwezig zijn en overeind blijven bij de cliënt die 

worstelt met de pijn van het gemis of de woede om het verlies is een kunst en een kunde. Het 

veronderstelt dat de hulpverlener zelf geworteld is in een levensvisie die hem vertrouwen 

geeft dat mensen kunnen terugvallen op een bron die uiteindelijk de enige houvast of de 

belangrijkste zingeving kan reveleren. Hoe iemand die ultieme bron benoemt en waar men die 

situeert, is een kwestie van geloof dat zeer verschillende invullingen kan krijgen: je diepste 

zelf, de essentie van alle dingen, de ultieme werkelijkheid, de innerlijke ervaring van 

verbondenheid met een dimensie die ons bevattingsvermogen te boven gaat.  De hulpverlener 

die wel de grenzeloze verlangens naar contact probeert in te lossen, houdt de cliënt gevangen 

in een afhankelijkheidsrelatie, laat hem eindeloos tobben in vruchteloze pogingen tot 

ontkenning en veroorzaakt bovendien - onbeseft - schade: de cliënt wordt minder en minder 

aangemoedigd om in zijn omgeving gezonde relaties en zingevende activiteiten uit te bouwen, 

want hij krijgt de bevestiging dat 'de goede hulpverlener' geeft wat hij nodig heeft, dit in 

tegenstelling tot de buitenwereld die  'slecht' is, die de oorzaak is van alle kwaad en steeds 

tekort schiet.   

 

Pas als de hulpverlener verwelkomend kan reageren op de verlangens van de cliënt, maar er 

zich niet door laat bepalen en zich niet geroepen voelt om ze in te vullen, kan de cliënt zijn 

noden echt voelen. Op die wijze kan de cliënt zich zijn behoeften toe-eigenen en er een 

nieuwe richting aan geven. In de liefdevolle aanwezigheid van de hulpverlener die accepteert 

en tegelijkertijd helder is omtrent de grenzen van deze relatie, ontstaat er een ruimte waarin de 

cliënt andere antwoorden leert vinden dan de oude destructieve reacties uit zijn omgeving of 

de wanhopige ontsnappingspogingen in het heden.   



De ethiek van de hulpverlener houdt in dat hij daarbij niet zijn eigen wijsheden aanpraat, maar 

de cliënt begeleidt om zijn zelfbestemming te vinden. Bij de zoektocht naar wat het leven zin 

en waarde geeft, komen de meeste mensen weer terecht bij de liefde. "In hoeverre ons leven, 

zowel binnens- als buitenshuis, zowel het gezins- als het beroepsleven, waarde heeft, is 

uitsluitend afhankelijk van de hoeveelheid liefde die we erin leggen of ontvangen" (Comte-

Sponville, 1997, p. 276).  

 

Dat brengt ons opnieuw bij de grote vraag: 'Wat is liefde ?'   

Volgens sommigen behoort de liefde tot 'het onuitspreekbare', maar dat belet toch niet dat er 

al zoveel over gezegd en geschreven is. We beroepen ons dus niet op originaliteit en beperken 

ons hier hoogstens tot een kleine selectie van antwoorden in functie van de ethiek van de 

hulpverlener. We brengen daarbij enige ordening aan in navolging van Comte-Sponville 

(1997).  

Reeds bij de oude Grieken vinden we een onderscheid tussen: 'Eros' , 'Philia' en 'Agapè'. 

De liefde die bezongen wordt in talrijke songs, romans, films ... betreft eros. Het gaat om 

begeerte, drift, verlangen, versmelting, gemis, gehechtheid, hebzucht, jaloezie, passie. Het 

'helemaal opgaan in' kan zowel iemand als iets betreffen: men kan gepassioneerd verliefd zijn, 

men kan samenvallen met een job of een hobby, men kan sterk gehecht zijn aan mensen en 

dingen. Het gaat gepaard met een zekere verslaving: het gemis maakt onrustig en het verlies 

roept sterke emoties op. Men is geheel ontredderd, razend kwaad of wanhopig verdrietig 

wanneer het geliefde object wegvalt of wanneer de verlangens niet ingelost worden. Vaak is 

het deze invulling waar mensen aan denken bij het woord liefde.  

In philia zijn de emoties rustiger maar wel vreugdevol. Philia is liefde die opbloeit tussen 

mensen wanneer ze elkaar het beste toewensen omdat ze om hen geven. Men beleeft plezier 

aan het bestaan van de (of het) andere. Het leidt vaak tot een vorm van gemeenschap en delen, 

het stemt tot solidariteit en dankbaarheid. Vriendschap is van deze orde; Aristoteles 

beschouwde vriendschap als een noodzakelijke voorwaarde voor geluk, een plaats om te 

schuilen tegen ongeluk, iets dat tegelijkertijd nuttig, aangenaam en goed is. Er zijn talloze 

objecten waarop dit soort liefde zich kan richten: men kan houden van een partner, kinderen, 

een dier, bepaalde activiteiten, de zee, muziek, een glas wijn, voetbal ... Wat die verschillende 

liefdes gemeen hebben is dat het vooruitzicht van hun aanwezigheid blij maakt, maar dat het 

ontbreken ervan geen onrust oproept. Het is niet obsessioneel zoals passie, wel eerder 

sensueel, zoals geliefden met plezier de liefde kunnen beleven. Het betreft actief handelen en 

genieten in plaats van hartstocht en gedreven zijn. In deze vorm van liefde zit ook 



engagement en daadwerkelijke uiting van betrokkenheid en hulpvaardigheid; hierbij is vaak 

wederkerig belang in het spel. 

Agapè tenslotte overstijgt het eigenbelang en is die vorm van liefde die de betekenis heeft van 

naastenliefde (caritas). Hierbij staat men zelf minder op de voorgrond, eigen genoegens en 

eigen welzijn zijn niet aan de orde. In deze onbaatzuchtige betrokkenheid is er geen bereke-

ning; daardoor geeft men evenzeer aan een onbekende, zelfs aan een vijand. Iets hoeft vooraf 

geen waarde te hebben, het wordt waardevol doordat het bemind wordt. Het is liefde zonder 

ego, ze kent geen geweld en machtsmisbruik, ze is 'zacht-moedig'. "Je zult bemind worden op 

de dag dat je je zwakheid zult kunnen tonen zonder dat de andere daarvan gebruik maakt om 

zijn macht te benadrukken" schreef Pavese in zijn boek 'Leven als ambacht' (Cit. in: Comte-

Sponville, 1997, p.335).  

In de werkelijkheid kunnen die verschillende vormen van liefde voortdurend overgaan van het 

ene type in het andere, zoals bijvoorbeeld een partnerrelatie of een moeder- kind relatie zowel 

passioneel kan zijn, als vriendschappelijk, als zelfoverstijgend.  

 

Wanneer we liefde als morele kwaliteit van de hulpverlener benaderen, herkennen we dat 

passie voor het vak iemand kracht en inspiratie kan geven die veel obstakels helpt overwinnen 

en tot onvermoede prestaties kan leiden; maar die evenzeer iemand tot uitputting kan drijven 

omdat passie geen maat kent, of tot ondraaglijke frustraties omdat cliënten, systemen en 

organisaties zich niet gedragen overeenkomstig onze verlangens. Ook het vriendschappelijk 

element heeft een plaats in de zin dat hulpverleners hun cliënten het goede toewensen, dat het 

delen in de groei en de heling van cliënten een belangrijke bron van vreugde en voldoening 

kan zijn voor hulpverleners en er ook soms een intieme band groeit wanneer men iemand 

opvangt en steunt in moeilijke tijden; er is echter ook het risico dat de vertrouwdheid met de 

intimiteit en de gewenning aan de intensiteit van de werksituatie tot gevolg heeft dat normale 

sociale contacten en activiteiten buiten de werkrelatie overvraagd worden, onbevredigend zijn 

en meer en meer verwaarloosd worden. De hulpverlenerrelatie op zijn best impliceert liefde 

vanuit de agapèhouding. Ons werk krijgt een meerwaarde als we het met liefde doen. Wie niet 

met het oog van de liefde kijkt, ziet immers in de realiteit van de hulpverlening doorgaans 

eerder mensen die op dat moment niet zo beminnenswaard ogen. Om tot werkelijke bloei te 

komen heeft de mens de interactie 'beminnen - bemind worden' nodig. Die liefde denkt 

uiteindelijk niet meer in scheidingen. Het is de wisselwerking of de onderlinge verbinding die 

de essentie van het proces uitmaakt. In die optiek zijn kwetsbare mensen, zieke mensen,  

mensen met beperkte mogelijkheden... evenzeer waardevolle deelnemers in het proces. Dit 



wordt bijvoorbeeld geïllustreerd door Henri Nouwen (1998) die beschrijft hoe hij in zijn zorg 

voor een zwaar gehandicapte man evolueert van aanvankelijke weerzin, naar genegenheid en 

vriendschap, tot uiteindelijk een diepe vorm van liefde waardoor hijzelf geheeld en 

getransformeerd wordt. 

 

 

Besluit 

 

Liefde voor het vak betekent spontaan je plicht doen. In de woorden van Augustinus: 'Heb lief 

en doe wat je wilt', waarmee de wet niet wordt afgeschaft, maar bevestigd en 'voor altijd diep 

in de harten verankerd'. De realiteit is echter dat liefde in de agapèbetekenis een zeldzaam 

goed is, een ideaalvorm die meestal te hoog gegrepen is in de dagdagelijkse praktijk van de 

hulpverlening. Dat betekent dat mensen die hoogstaande morele kwaliteiten nastreven er toch 

baat bij hebben dat ze in sommige situaties kunnen terugvallen op duidelijke regels. Maar ook 

bij het installeren van een noodzakelijke regelgeving, geldt de deugd van het juiste midden. 

Indien men alle heil verwacht van een rationele aanpak, ziet men over het hoofd dat 

hulpverlening berust op andere peilers, waarvan met name de persoonlijke betrokkenheid van 

de hulpverlener de meest wezenlijke is. Daarom werd er in deze bijdrage gepleit voor een 

(her)waardering van morele kwaliteiten om de praktijk van de hulpverlening op 'mensenmaat' 

te optimaliseren. 

  

Morele kwaliteiten zijn idealen die de mens niet van nature gegeven zijn. De menselijke 

natuur neigt eerder om te vluchten bij moeilijkheden, of zich te laten verleiden tot prettige 

bezigheden en genoegens, zelfs als we weten dat we dat beter niet zouden doen. De deugd 

bestaat er vaak in om precies die verleiding te weerstaan (van Asperen, 1988). De natuurlijke 

menselijke beperkingen nopen ons tot de realistische erkenning dat de idealen om 

nuanceringen vragen. Immers wie doorziet zichzelf zo goed dat hij steeds integer handelt, of 

wie heeft zo weinig ego dat zijn betrokkenheid echt vrij is van zelfbelang ? Men kan zich 

zelfs afvragen of een deugdzaam leven waarin men geen duimbreed wijkt van 'het goede 

handelen' het leven niet ondraaglijk maakt ? Wie kent er niet het onbedaarlijke verlangen om 

te midden van heel veel deugdzaamheid uit de band te willen springen ?  Omdat er altijd 

menselijke neigingen en tekorten in het spel blijven, is het goed dat geboden en verboden uit 

een beroepscode ons kunnen herinneren aan het rechte pad.   

 



De deugdenbenadering is niet alleen kwetsbaar vanuit de vaststelling dat individuen beperkt 

zijn in de uitvoering van idealen,  ze is ook relatief :"omdat het midden niet voor iedereen en 

in alle situaties hetzelfde is. Het is afhankelijk van persoon, tijd, plaats en omstandigheden. 

[...] Men kan niet voor eens en altijd en voor iedereen zeggen waarin de deugd bestaat. [...] Er 

zijn geen algemene richtlijnen te geven" (Van Tongeren, 1998, p.168). Een pluralistische 

samenleving geeft weinig houvast voor een gedeelde levensbeschouwing van waaruit men 

duidelijk zou kunnen formuleren welke kwaliteiten mensen zouden moeten ontwikkelen. Het 

cultureel en historisch bepaald zijn van waarden impliceert dat geïsoleerde gemeenschappen 

bepaalde deugden kunnen cultiveren en daarin vervreemden; een samenleving kan enggeestig 

zijn, collectief vasthouden aan rationalisaties en cognitieve dissonantiereductie, zichzelf 

onvoldoende corrigeren bij blinde vlekken. Fanatieke groepen neigen zelfs tot ethische 

corruptie; er wordt dan in naam van de deugd schade aangericht en intolerant gedrag gesteld. 

Extreme voorbeelden zijn de psychiaters in Nazi-Duitsland die het als een deugd 

beschouwden om mee te werken aan 'de veredeling van het menselijk ras', tegenwoordig zijn 

er mensen die moorden begaan op artsen uit abortusklinieken uit 'mededogen met het 

ongeboren leven'. Hieruit blijkt dat een universelere regelethiek onontbeerlijk is om mee in 

gesprek te gaan en zich aan te toetsen. 

 

De attitudes die uitmonden in deugden, worden door mensen niet in hun eentje bereikt. Deug-

den worden in eerste instantie gewekt door voorbeelden in de omgeving die respect en 

bewondering oproepen en die men tracht te imiteren. Verder vereist deugd vorming, oefening 

en begeleiding in de tijd waarin men nog niet ervaren is. Men verwerft er geleidelijk iets van 

door er zich bewust op toe te leggen, waakzaam en aandachtig te zijn, discipline aan de dag te 

leggen, tijd te nemen om de blik naar binnen te richten voor zelfevaluatie en zich in 

wisselwerking met anderen te laten bijsturen. Men zal zijn emoties en neigingen doorgrond en 

getraind moeten hebben, zodat ze als vanzelf op de juiste manier zullen reageren in 

verschillende situaties. Vaak leert men door schade en schande welke waarden er werkelijk 

toe doen; de ervaring die men opdoet in zijn leef- en werkmilieu, zal uitwijzen welke 

kwaliteiten relevant zijn. Om te blijven groeien moeten we de morele kwaliteiten koesteren 

zowel in innerlijke activiteit als in praktiseren in een sociale context. Tenslotte zal er geen 

onderscheid meer zijn tussen de vraag 'hoe zal ik zijn' en 'wat moet ik doen', omdat doen en 

zijn vanzelf in elkaar overvloeien. 

 



Therapie en hulpverlening is geen zuiver positief wetenschappelijke discipline en dat blijkt 

nog het duidelijkst wanneer we haar ethische dimensie doorlichten. Of men nu handelt 

volgens de regels of tracht te leven vanuit morele kwaliteiten, het is steeds mogelijk dat men 

faalt of anderen schaadt. Zonder een aanvaarding van onze feilbaarheid kunnen we niet 

werken als hulpverlener. Maar het feit dat er al meer carrières ten onder zijn gegaan bij gebrek 

aan morele kwaliteiten dan bij tekort aan professionele vaardigheden, kan ons alleen maar 

sterken in onze keuze om ethisch te leven en dit ook uit te drukken in onze praktijk van 

hulpverlening. 

 

 

 

Samenvatting 

De interacties van hulpverleners met cliënten worden meer bepaald door morele kwaliteiten 

dan door de afweging van ethische principes die in beroepscodes geformuleerd worden. In 

deze bijdrage worden de kwaliteiten: integriteit, mededogen, moed en liefde belicht. Integer 

gedrag, dat zelfkennis en zelfrespect veronderstelt, leidt tot correcte bejegening, maar dient 

gevoed te worden door mededogen of de gevoeligheid voor andermans lijden en ongeluk. Om 

werkelijk tot ethisch handelen over te gaan heeft de hulpverlener ook moed en liefde nodig, 

om het eigenbelang te overwinnen en datgene te doen waarvan men weet dat het juist is. Bij al 

deze kwaliteiten wordt aangetoond hoe de ware deugd het midden houdt tussen twee 

extremen. Daarbij illustreren vignetten uit de praktijk hoe het dagdagelijkse handelen van de 

hulpverlener vanuit deze deugden vorm kan krijgen.  

Literatuur 

 

Ayya Khema (1991).  Geen zelf, geen ander.  Den Haag: East-West Publications. 

Beauchamps,T.L. & Childress, J.F. (1994).  Principles of biomedical ethics. Fourth Edition. 

New York: Oxford University Press. 

Beutler, L. E., Machado, P. P. & Allstetter Neufeldt, S. (1994).  Therapist variables.  In A.E. 

Bergin & S.L. Garfield (Eds.).  Handbook of psychotherapy and behavior change (pp. 

229-269).  New York: Wiley. 

Blanchard, K., Peale, N.V., & Leijten, R. (1989).  Management en ethiek: wat ieder manager 

moet weten over bedrijfsethiek.  Utrecht/Antwerpen: Veen b.v.  

Bolen, J.S. (1996).  Tot op het bot. Levensbedreigende ziekte en persoonlijke groei. 

Rotterdam: Lemniscaat. 

Comte-Sponville, A. (1997).  Kleine verhandeling over de grote deugden.  Amsterdam: Atlas. 

de Hennezel, M.(1997).  De intieme dood. Levenslessen van stervenden.  Haarlem: Becht. 



Desmet, M. (1998).  Dag en nacht. Een spiritualiteit vanuit de medische ervaring.  Tielt: 

Lannoo. 

Graste, J. (1997).  Zorg voor de psyche, een archeologie van psychotherapie.  Nijmegen: 

Nijmegen University Press. 

Graste, J. (1998).  Ethiek als kritische reflectie over de Ethica van Aristoteles.  Maandblad 

Geestelijke volksgezondheid. 5, 474-489. 

Hawley, J. (1997).  Spiritualiteit en management.  Deventer: Ankh-Hermes. 

Heemelaar, M. (1997).  Seksualiteit, intimiteit en hulpverlening.  Houten: Bohn Stafleu Van 

Loghum. 

Herman, J.L. (1993).  Trauma en herstel.  Amsterdam: Wereldbibliotheek. 

Hunter, M. & Struve, J. (1998).  The ethical use of thouch in psychotherapy.  Thousand Oaks/ 

London/ New Dehli: Sage Publications. Zie ook de boekbespreking hiervan: 

Leijssen, M. (1999). Tijdschrift voor Psychotherapie, 25(3), 208-213. 

Kitchener, K. S. (1996). There is more to ethics than principles.  The Counseling psychologist, 

24(1), 92-97. 

Leijssen, M. (1995).  Gids voor gesprekstherapie.  Utrecht: De Tijdstroom. 

Leijssen, M. (1998).  De therapeut.  In W. Trijsburg, S. Colijn, G. Lietaer, & E. Columbien 

(Red.), Handboek Integratieve Psychotherapie.  Maarssen: Elsevier/De Tijdstroom. 

Lietaer, G.(1991).  Authenticiteit en onvoorwaardelijk positieve gezindheid.  In H. Swildens, 

O. De Haas, & G. Lietaer (Red.), Leerboek gesprekstherapie (pp. 27-64).  Utrecht: De 

Tijdstroom. 

Lindsay, G. (1996).  Psychology as an ethical discipline and profession.  European Psycholo-

gist. 1, No 2, 79-88. 

Meara, N. M., Schmidt, L. D., & Day, J. D. (1996).  Principles and virtues: A foundation for 

ethical decisions, policies, and character.  The Counseling Psychologist, 24(1),  4-77. 

Nouwen, H. (1998). Adam. Een vriendschap. Tielt: Lannoo. 

Pope, K. S., Sonne, J. L., & Holroyd, J. (Red.). (1996).  De seksuele gevoelens van de 

psychotherapeut.  Hanteren in plaats van ontkennen.  Lisse: Swets & Zeitlinger. 

Stufkens, H. (1997),  Mededogen als menselijke bestemming.  Deventer: Ankh-Hermes. 

van Asperen, G. M. (1993).  Het bedachte leven.  Beschouwingen over maatschappij, 

zingeving en ethiek.  Amsterdam/Meppel: Boom. 

van Asperen, G.M. (1988). Deugden in een pluriforme samenleving. In: W. Register (ed.), 

Ballast of rijkdom. Den Haag: Pax Christi. 

Van Kalmthout, M. (1997). Persoonsgerichte psychotherapie. Utrecht: De Tijdstroom.   

van Tongeren, P. (1998). Zorg op de maat van de deugd. Ethische Perspectieven. 8(3), 165-

173. 



Personalia: 

Mia Leijssen is doctor in de psychologie en psychotherapeut. Zij is professor aan de Katholie-

ke Universiteit Leuven, waar zij beroepsethiek voor psychologen doceert en opleiding geeft in 

de Cliëntgericht-experiëntiële psychotherapie. Zij heeft ruime ervaring met individuele en 

groepspsychotherapie. 

Correspondentieadres: Blijde Inkomststraat 13, 3000 Leuven, België 

E-mail: mia.leijssen@psy.kuleuven.ac.be 
 


