Het ethos van de hulpverlener
Leijssen, Mia (2000). In: Graste, J. & D. Bauduin. Waardenvol werk. Ethiek in de geestelijke
gezondheidszorg. Assen: Van Gorcum. Pp. 78-93.

Inleiding: Morele kwaliteiten

Zodra een beroepsgroep invloed en erkenning krijgt in de maatschappij, ontstaat de behoefte
aan duidelijkheid over wat 'goed handelen' van professionelen inhoudt. De beroepscodes, die
een neerslag zijn van geordend nadenken over professioneel handelen, geven richtlijnen,
regels en criteria ter beoordeling van goed of juist versus slecht of onaanvaardbaar gedrag. De
hieruit resulterende 'regelethiek’ is gebaseerd op rationaliteit en rechtvaardiging. In zoverre
een beroepscode kennis aandraagt waarmee iemands aandacht op een bepaalde wijze wordt
gescherpt, zal een goed uitgewerkte code de kwaliteit van de dienstverlening verbeteren; men
merkt immers maar op wat men kent. Zo kan bijvoorbeeld de kennis over wat een dossier van
een cliént wel of niet dient te bevatten, hulpverleners aanzetten om zich met meer zorg van
die taak te kwijten en het verschaft een kader om te oordelen of een dossier getuigt van
vakkundig en gewetensvol handelen.

Een logisch opgebouwde beroepscode en een grondig uitgewerkte regelgeving kan echter ook
misleidend zijn. De momenteel populaire besliskunde met in zijn kielzog de opmars van
behandelprotokollen lijkt te veronderstellen dat mensen logische beslissers zijn, maar ze
houdt er onvoldoende rekening mee dat de menselijke complexiteit zich niet altijd laat vatten
in rechtlijnige paradigma's en dat mensen minder vatbaar zijn voor rationele argumentatie dan
men graag wil geloven. Bijvoorbeeld elke hulpverlener weet dat seksuele betrekkingen met
cliénten in alle beroepscodes duidelijk verboden worden; die kennis kan toch niet verhinderen
dat sommigen terecht komen in grensoverschrijdend gedrag.

Wat is er dan - naast kennis van gedragsregels en besef van mogelijke sancties - 'meer' nodig
opdat een hulpverlener daadwerkelijk ethisch handelt ?

Recent wordt er door autoriteiten op het vlak van beroepsethiek gesteld dat onze
dagdagelijkse interacties met cliénten veel meer bepaald worden door integriteit en
mededogen dan door de capaciteit om complexe wegingen te doen van diverse ethische
principes (Beauchamps en Childress, 1994; Kitchener, 1996). Vanuit het ongenoegen over

regelgestuurde of op handeling gebaseerde systemen, gaan er steeds meer stemmen op die



pleiten voor een (her)waardering van dieperliggende kwaliteiten die bepalend zijn voor het
ethisch handelen. Diverse auteurs (0.a. van Asperen, 1988, 1993; Lindsay, 1996; Meara,
Schmidt & Day, 1996) stellen voor om de 'regelethiek' of 'plichtsethiek’ die aanleunt bij een
handelingsmoraal te onderbouwen en aan te vullen met een deugdenmoraal, waarbij de focus
niet ligt op concrete gedragsregels en de vraag 'Wat moet ik doen ?', maar wel op attitudes en
karaktertrekken of deugden en de vraag 'Hoe zal ik zijn ?'. Onder deugden verstaat men die
houdingen waarin goed leven zich concretiseert of karaktereigenschappen die mensen in staat
stellen een positieve bijdrage te leveren in hun leef- en werkomgeving. Deugden zijn de
invulling van een levensideaal, het zijn de dragende waarden van een samenleving. Waar
plicht de verinnerlijkte vorm van de wet is, zijn deugden de verinnerlijkte vorm van morele
waarden (Comte-Sponville, 1997). De 'deugdenethiek’ is niet nieuw; meer dan tweeduizend
jaar geleden ontwikkelden de Oude Grieken reeds een 'bestaansethiek' waarin ze kritisch
reflecteerden op de morele kwaliteit van het persoonlijk functioneren en zich afvroegen 'Hoe
het beste te leven ?' (Graste, 1997 en 1998). Plato noemde de vier belangrijkste deugden:
wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid; Aristoteles beschreef wat voor soort houding
de deugd eigenlijk is, namelijk een midden tussen twee extremen (van Tongeren, 1998). In
alle culturen en in alle tijden hebben wijzen en scherpzinnige geesten nagedacht over
kwaliteiten die iemand tot een goed mens maken en die leiden tot een hoogstaand leven. Men
zou daaruit een schier onuitputtelijke lijst van deugdelijke eigenschappen kunnen afleiden. Bij
een verenging tot de vraag naar de morele kwaliteiten van een goede hulpverlener, zal men
uiteraard dezelfde algemeen menselijk kwaliteiten aantreffen. In deze tijd beschikken we
bovendien over empirisch onderzoek dat de 'deugdelijkheid' van bepaalde kwaliteiten
bevestigt. De interessante - en voor sommigen onthutsende - bevindingen in veel
effectonderzoek dat het welslagen van een hulpverleningsproces meer bepaald wordt door de
zogenaamde aspecifieke factoren dan door de specifieke theorie- en techniekgebonden facto-
ren, heeft ertoe geleid dat men die aspecifieke factoren meer is gaan waarderen en zich de
vraag is gaan stellen: 'Welke kwaliteiten zijn kenmerkend voor goede hulpverleners ? '

Uit de veelheid van onderzoeksresultaten (voor een overzicht, zie: Leijssen, 1998) selecteren
we de basishoudingen die verwant zijn met de morele kwaliteiten die in de traditie van
beroepsethiek en filosofisch-spiritueel geinspireerde reflectie worden beklemtoond. De
variabelen worden gereduceerd tot vier overkoepelende kwaliteiten die een rol spelen in de
ethiek van de hulpverlener, met name: integriteit, mededogen, moed en liefde. Bij elk van
deze kwaliteiten worden voorbeelden gegeven om de werkzaamheid van de kwaliteit te

illustreren en wordt aangegeven hoe men bij ethische dilemma's in de praktijk soms een



betere uitweg vindt vanuit de deugdenethiek dan dat men vanuit de regelethiek het
doorslaggevende argument aantreft. Tot besluit worden - naast de kracht van een dergelijke

levenshouding - ook de kwetsbare kanten en de valkuilen die er onvermijdelijk aan vast zitten,

belicht.

Integriteit

De aspecifieke factor die vanuit therapietheorieén en empirisch onderzoek naar voor wordt
geschoven als een kwaliteit van goede hulpverleners, wordt vaak omschreven als: authentici-
teit, echtheid. Daarbij onderscheidt men: een binnenkant, aangeduid als 'congruentie', zijnde
het bewustzijn van wat er in de diepere ervaringslagen aanwezig is; en een buitenkant,
'transparantie' genoemd, zijnde de helderheid waarmee men communiceert over wat er
innerlijk leeft (Lietaer, 1991; Leijssen, 1995). In de context van morele kwaliteiten vindt men
diezelfde attitude onder de term 'integriteit', waarmee men aanduidt dat iemands
achterliggende motieven zuiver zijn en dat zijn handelen samenvalt met zijn innerlijke
zijnswijze. Daardoor zijn integere mensen betrouwbaar, oprecht, onomkoopbaar,
rechtvaardig, 'uit één stuk', men weet wat men aan hen heeft.

De dieperliggende component die noodzakelijk voorafgaat aan integriteit, betreft 'zelfkennis',
of 'de waarheid omtrent zichzelf kennen'. Dit aspect van integriteit vergt veel innerlijk werk,
waarover zelfs de meest volledige beroepscode niet spreekt. Het omhelst de uitzuivering van
de eigen motieven, het doorgronden van de diepere beweegredenen, de bereidheid om kennis
te nemen van de onbewuste mechanismen die het professioneel handelen doordringen. De
grens tussen het belang van de cliént of het eigenbelang is soms vaag. Heel wat aspecten uit
de eigen beleving waarvoor de hulpverlener blind is, kunnen geprojecteerd worden op de
cliént. Daarbij kan een bepaald theoretisch kader een uitstekende rationalisatie verschaffen en
zelfs de beroepscode kan soms een geschikte dekmantel zijn om te argumenteren dat men
handelt 'om cliénts bestwil', terwijl in werkelijkheid hoofdzakelijk het belang van de

hulpverlener in het spel is.

Bij wijze van illustratie kan men zich afvragen of het al dan niet aanraken van cliénten getuigt
van integriteit en of de voorkeur voor een afstandelijke houding - die beklemtoond wordt in
beroepscodes en diverse theoretische kaders - de meest ethische houding is ? (Voor een

grondige uitdieping van dit thema, zie: Hunter & Struve, 1998 en de boekbespreking daarvan



bij Leijssen, 1999). De ethische richtlijnen die vooral bedoeld zijn om seksuele
grensoverschrijdingen te voorkomen, hebben ertoe geleid dat veel hulpverleners niet meer
durven aanraken. Beroepscodes zeggen echter niets over het schadelijk effect van te veel
afstand en te koele bejegening. Er is heel wat empirisch onderzoek dat aantoont dat het
welzijn van cliénten soms meer gediend is met nabijheid dan met professionele
afstandelijkheid, dat fysiek contact bijdraagt aan het herstelproces van de cliént en dat tekort
aan fysieke affectie kan leiden tot gewelddadig en antisociaal gedrag. Het lichaam heeft een
geheugen dat kan geactiveerd worden door een lichte aanraking van de huid en een
bevestigend contact kan sterke emoties oproepen. Voor een integere hulpverlener zal de
empirische evidentie dat aanraking in sommige gevallen een krachtig therapeutisch
instrument kan zijn, een stimulans zijn om zijn eigen gereserveerde houding te bevragen en in
een eerlijk zelfonderzoek na te gaan hoe het zit met de eigen gevoeligheden omtrent
lichamelijkheid van waaruit men een voorkeur heeft voor meer afstandelijkheid of nabijheid.
Integer handelen bestaat erin dat het al dan niet aanraken van de cliént door een hulpverlener
niet is ingegeven vanuit eigen behoefte aan affectie of graag gezien worden of juist de
tegenpool: angst voor nabijheid of willen vermijden van intensiteit. De vraag van de cliént
kan niet richtinggevend zijn om fysiek contact te maken; cliénten hebben het recht alles te
vragen. Het is de taak van de hulpverlener om een problematisch patroon bij de cliént aan de
orde te stellen in plaats van de nood in te vullen of de complementaire positie in te nemen.
Zowel het tegemoetkomen als het niet tegemoetkomen aan een vraag van de cliént, kan een
(niet) integere reactie zijn. Bijvoorbeeld wanneer de hulpverlener zich gedwongen voelt om
een cliént aan te raken, gaat het soms om een cliént die eist dat de hulpverlener een grote
honger naar fysiek contact bevredigt of als autoriteit een bijzondere bevestiging geeft. De
gemakkelijkste weg - maar vanuit de hulpverlener geen zuiver gebaar - is vaak de cliént
tevreden stellen door het gevraagde gebaar te geven. Integriteit bestaat erin dat de
hulpverlener bij zichzelf waarneemt hoe de druk van de cliént op hem inwerkt en dat hij
vervolgens stevig genoeg en betrouwbaar aanwezig blijft om de cliént door de diepte van de
frustratie en de pijn - die juist door het niet aanraken ook niet gesust wordt - te begeleiden.
Een heel andere situatie dient zich aan wanneer bijvoorbeeld een cliént stoicijns of
krampachtig geremd blijft onder verschrikkelijk nieuws; een hulpverlener die daar
afstandelijk mee omgaat is misschien zelf bang voor de heftige emoties die er zouden kunnen
loskomen bij een faciliterende aanraking en verkiest daarom op 'een veilige afstand' te blijven

in plaats van met een catharsische aanraking de opgekropte emoties te verwelkomen.



Wanneer een hulpverlener kiest voor fysiek contact, is het belangrijk dat hij voor zichzelf
helder kan ervaren welke zijn motieven zijn voor die verhoogde intimiteit, dat hij
ondubbelzinnig aan de cliént communiceert wat hij van plan is en daarbij zorgvuldig
registreert of de cliént expliciete toestemming geeft (een cliént die 'ja' zegt, maar zich
ondertussen niet-verbaal subtiel terugtrekt, geeft geen toestemming), die vervolgens het effect
van zijn aanraking voor de cliént bespreekbaar kan maken en de emoties en de eventuele
seksuele gevoelens kan opvangen zonder er zelf door overspoeld te worden. Zelfs als een
aanraking van de hulpverlener geen seksuele bedoeling heeft of geen erotische lichaamszones
betreft, kan het zijn dat het voor de cliént wel een seksuele connotatie oproept. Het eigene van
de hulpverleningssituatie is niet dat dit zou moeten vermeden worden - er kan juist bijzonder
relevant therapeutisch materiaal mee naar boven komen - maar wel dat het niet onopgemerkt
en vooral niet onverwoord mag blijven. De grootste valkuil zit bij de hulpverlener die zich
zijn gevoelens onvoldoende toeeigent. In dat geval kan zelfs met een grote afstand de blik
waarmee de cliént getaxeerd wordt, een seksuele lading hebben die verwarring schept bij de
cliént. Bij onvoldoende integriteit zal de hulpverlener ontkennen dat zijn begeerte aanwezig is
en zo zal hij verhinderen dat het probleem in hun relatie kan uitgeklaard worden. Eigen
onbehagen, behoeftigheid, angst, verveling, vermoeidheid, seksuele opwinding of een
agressieve lading zou voor een hulpverlener nooit onopgemerkt mogen blijven; het zou steeds
een signaal moeten zijn om voorzichtiger te zijn in de omgang met cliénten en vooral niet

meer nabijheid te zoeken.

Integer gedrag wil niet zeggen dat men over al deze gevoelens moet communiceren aan de
cliént, wel dat men deze gevoelens bij zichzelf durft toegeven en ze verder uitklaart in
supervisie of in leertherapie. Transparantie is niet hetzelfde als 'alles zeggen' aan de cliént;
wie integer handelt is betrouwbaar in zijn communicatie. Wanneer de informatie niet ter zake
is voor het proces van de cliént of misschien zelfs schade aanricht, getuigt niet spreken of
zorgvuldig en discreet slechts weinig zeggen of de halve waarheid, soms van meer integriteit
en betrouwbaarheid dan ongenuanceerd de hele waarheid zeggen. Overdreven eerlijkheid
wordt een ondeugd. Concreet kan het betekenen dat de hulpverlener toegeeft aan de cliént dat
deze bepaalde niet-verbale signalen van verwarring of opwinding bij de hulpverlener juist
heeft waargenomen. De hulpverlener kan ook sober verwoorden dat hij zich geraakt voelt en
aangeven op welke wijze dat in de hulpverleningsrelatie uitgelokt werd. Hij kan dan verder

verduidelijken dat hij zijn eigen geraakt zijn wenst uit te klaren in een situatie die daarvoor



professioneel meer aangewezen is en dat hij nu de ruimte wil vrijmaken voor wat er bij de
cliént gebeurt.

Integriteit houdt tevens in dat hulpverleners beseffen wanneer ze kwetsbaar worden voor
grensoverschrijdingen. Dat betekent niet alleen dat ze de eigen behoeftigheid onderkennen,
maar dat ze hulp vragen bij de eerste signalen die wijzen op risico voor grensover-
schrijdingen, zoals: een bepaalde cliént steeds als laatste van de dag plaatsen, sessies
verlengen, ontmoetingen buiten de werksetting, extra aandacht hebben voor de kleding bij het
ontvangen van bepaalde cliénten, makkelijk commentaren hebben over de fysieke aan-
trekkelijkheid van cliénten, een weinig zakelijke inrichting verkiezen voor de werkruimte,

bepaalde cliénten juist niet in supervisie brengen, troetelnamen gebruiken voor een cliént.

Zuiver en integer handelen veronderstelt niet alleen zelfkennis maar ook zelfrespect en
innerlijke sterkte. Mensen die positief staan tegenover zichzelf, bezitten datgene wat nodig is
om de druk van buitenaf te weerstaan en zij doen eerder wat goed is, dan dat wat voordelig of
gemakkelijk is. De tegenpool van zelfrespect zijn minderwaardigheidsgevoelens die zich
kunnen manifesteren als te veel zelftwijfel of als valse trots (Blanchard & Peale, 1989).
Mensen met te veel zelftwijfel vertrouwen hun eigen oordeel niet. Als gevolg daarvan
worden ze gedreven door een verlangen geaccepteerd te worden door anderen. Ze willen geen
moeilijkheden veroorzaken of niet opvallen. Daarom is het voor deze mensen problematisch
om moreel sterk in hun schoenen te staan omdat ze zich te weinig tegen druk van buitenaf
kunnen verzetten. Mensen met zelftwijfel plooien zich te veel naar anderen en zijn te
bereidwillig om tegemoet te komen aan vragen van anderen.

Mensen met valse trots daarentegen luisteren te weinig naar anderen. Valse trots treedt op bij
mensen met een verstoord beeld van hun eigen belangrijkheid. Ze hebben het nodig om
zichzelf als middelpunt te zien. Ze hebben een constante behoefte om te winnen en te
schitteren en dat leidt ertoe dat ze rationaliseren, verdoezelen, bluffen en liegen. Hun trots
staat niet toe dat ze twijfelen, onzeker zijn, fouten maken of verliezen.

Zowel mensen met zelftwijfel als mensen met valse trots verzeilen gemakkelijker in dubieuze
praktijken. Ontbreken van integriteit is vaak een uitdrukking van een tekort aan zelfrespect.
Men kan dit ook omdraaien: als men wil dat mensen integer handelen, bevorder dan hun
zelfrespect. Dat betekent ook dat het de integriteit van hulpverleners ten goede komt wanneer
werkgevers en de bredere samenleving meer respect en waardering tonen voor dienstverlening

op niet-materiéle terreinen.



Integer gedrag is niet hetzelfde als onberispelijk gedrag. In onze beroepsethiek dient ruimte te
zijn voor fouten en openhartige gedachtewisseling om zorgen en dilemma's op tafel te leggen,
om dingen te leren en eenzaamheid te voorkomen, om anderen te vragen om advies en steun
wanneer men met een gezonde twijfel de eigen overtuiging of handelswijze in vraag stelt. Om
persoonlijk motieven uit te zuiveren, zal men niet alleen zorgvuldig reflecteren op het eigen
doen en laten, maar ook de feedback van anderen in overweging nemen. Integriteit is ons niet
'vanzelf' gegeven. Naast een individuele discipline, vergt het een collectieve waakzaamheid
en verantwoordelijkheid om te bevragen en te onderzoeken wat er dieperliggend in ons
handelen meespeelt. Integer gedrag is gedrag dat het daglicht verdraagt, waarover met
collega's kan gereflecteerd worden en waarbij men aan de cliént kan toegeven dat men zich
vergist heeft. Zuiverheid kan beginnen met de intentie om iets uit de duistere zone te halen en

er met een openhartige houding en mildheid nieuw licht op te werpen (Hawley, 1997).

Integriteit is een morele kwaliteit waarbij het centrum van de aandacht ligt bij het zorgvuldig
'naar zichzelf kijken'. Integriteit leidt tot een correcte bejegening, maar indien er geen comple-
mentaire attitude is waarbij men tegelijkertijd zorgvuldig 'naar de andere kijkt', zou het
'alleen maar integer zijn' wel eens hard, koud en mager kunnen uitvallen. Daarom dient het

ethisch handelen steeds gevoed te worden vanuit mededogen.

Mededogen

Mededogen of compassie is een kwaliteit die in levensbeschouwelijke visies bezongen wordt
als de ware roeping van iedere mens, sommigen zien het als de 'menselijke bestemming'. (Zie:
Stufkens, 1997; Ayya Khema, 1991; Bolen, 1996). In de hulpverlening is het lange tijd taboe
geweest om termen te gebruiken die tevens een religieuze connotatie hebben; therapie moest
'waardevrij’ zijn, wat vaak samenviel met 'a-religieus'. Gelijkaardige kwaliteiten worden
nochtans beschreven in vrijwel alle therapietheorieén, maar er worden minder soft ogende
termen voor gebruikt. De grondhouding waarvan empirisch onderzoek steeds opnieuw
aantoont dat ze onontbeerlijk is in gelijk welke hulpverleningssituatie wordt in die context
'empathie' genoemd. Diverse beroepscodes groeperen meerdere gedragsregels waarbij men
het gezichtspunt of het belang van de cliént zoveel mogelijk vooropstelt onder het principe
'respect'. In de context van ethisch handelen kan de term 'mededogen' echter scherper de

diepere ethische houding op de voorgrond brengen. Beauchamp en Childress (1994) zien



mededogen als een deugd van waaruit men begaan is met het welzijn van anderen, gevoelig is
voor en medeleven kent met andermans lijden en ongeluk en men iets wil ondernemen om het
leed te lenigen.

Net zoals empathie stelt mededogen ons in staat om ons in de situatie van de andere te ver-
plaatsen en te bedenken hoe wij zouden willen benaderd worden als wij in die situatie waren.
Mededogen verschilt van medelijden; medelijden suggereert een zekere neerbuigendheid,
waarbij men zichzelf 'zoveel beter' voelt dan 'die minder geslaagde andere'. Mededogen
houdt in dat men zich verbonden weet, in mededogen is er solidariteit met de lijdende, men
beseft dat de realiteit een negatieve kant heeft waarin iedereen kan terechtkomen zonder het te
willen, dat we allemaal beperkt zijn en soms falen.

Authentiek mededogen is vrij van arrogantie. De hulpverlener vertrekt van de geinteresseerde
en nederige positie dat de cliént 'zijn waarheid' meedraagt. Die persoonlijke waarheid zal zich
als een unieke en complexe realiteit ontvouwen wanneer men bereid is te luisteren en door de
feiten en de details heen te gaan, om zo te zien wat er werkelijk aan de hand is. Het
emotioneel meetrillen met de ander is niet ingegeven door eigen emoties of persoonlijke
affiniteit, maar door een zorgvuldig verstaan van de ervaringswereld van de ander. Dat
impliceert steeds dat men eigen (voor)oordelen en noden kan opzij zetten en persoonlijke
onvrede en leed kan onderkennen en onderscheiden van wat de ander meemaakt of nodig
heeft.

Mededogen is ook altijd verweven met respect voor het anders zijn en de eigenwaarde van
ieder individu. In een multiculturele samenleving biedt een basishouding van mededogen
vaak het beste uitgangspunt om erachter te komen op welke wijze men iemand met een andere

achtergrond het beste kan benaderen en van dienst zijn.

Mededogen drukt zich uit in engagement en concrete daden. Zo kan bijvoorbeeld de wijze
waarop een hulpverlener uitleg geeft over een behandeling getuigen van mededogen omdat hij
de moeite doet om het vakjargon te vertalen naar woorden die verstaanbaar zijn voor de cliént
en de tijd neemt om in te spelen op de vragen waarmee die cliént zit. Vanuit mededogen zal
men ook beter weten wat en vooral hoe te vertellen aan een cliént aan wie men pijnlijk nieuws
moet overbrengen. In moeilijke situaties geven de regels van het 'informed consent' uit de
beroepscodes vaak minder houvast dan een oprechte bekommernis om informatie te geven die
aansluit bij de ervaringswereld van de cliént en die de cliént helpt om te voorziene problemen
beter aan te kunnen. Vanuit mededogen weet men ook wanneer en hoe cliénten aan te raken.

Bijvoorbeeld Marie de Hennezel(1997) getuigt op ontroerende wijze hoe in



hulpverleningsrelaties, waarbij de cliént geconfronteerd is met lichamelijke aftakeling en een
gehavend zelfbeeld, de lichamelijke nabijheid de ander bevestigt in de onvergankelijkheid van
zijn wezen of integendeel bewijst dat hij inderdaad weerzinwekkend is: "Alle
waarschuwingen en strikte regels die bij de analyse gelden: 'geen fysiek contact, geen
persoonlijke ontboezemingen', werden op slag waardeloos. Ik moest juist dichterbij komen,
mijn intuitie volgen, praten met mijn hart, mijn hand leggen op de plek waar het pijn deed
(p.164)."

Ook een confrontatie kan getuigen van mededogend engagement om het beste te doen voor de
cliént en soms ook voor collega's, in plaats van genoegen te nemen met minder.

Ter illustratie kan men hierbij denken aan het probleem om collega's te confronteren met
onethisch gedrag. Wanneer een hulpverlener opmerkt dat zijn collega schade aanricht in de
werksituatie omdat hij onder invloed van alcohol of met een depressie komt werken, dan is er
mededogen nodig om uitdrukking te geven aan de bekommernis over de toestand van de
collega en de impact die dat heeft op de werksituatie. Het besef dat we allemaal periodes
kennen waarin we bezwijken onder de werkdruk of vluchten in middelen die het leed
verzachten, kan ons helpen om een constructieve dialoog aan te gaan, liever dan te roddelen
over de collega die in de problemen zit. Gesprekken waarin de waarheid aan het licht mag
komen, worden soms vermeden vanuit het motief dat de cliént het niet zou aankunnen. Men
beseft daarmee te weinig dat de cliént een pijnlijke waarheid al lang meedraagt, maar daarmee
bij niemand terecht kan.

Bijvoorbeeld bij een cliént die een hersenletsel heeft overgehouden aan een ongeval, ervaart
de hulpverlener dat deze cliént 'irriterend traag' spreekt. Toch wil deze cliént steeds lange
verhalen met veel details vertellen, met als gevolg dat familie en vrienden hem systematisch
zijn gaan mijden. De hulpverlener kan nog wel geduld blijven opbrengen omdat hij tenslotte
nooit meer dan een uur per week met deze cliént doorbrengt. Echt mededogen bestaat er hier
echter niet in dat de hulpverlener het vervelende spreken van de cliént verdraagt, maar dat hij
op constructieve wijze een confrontatie durft aangaan waarin hij met de cliént bekijkt wat het
effect is van zijn wijze van spreken op zijn contacten met anderen. Het is een pijnlijke realiteit
dat het hersenletsel het spraakvermogen van de cliént heeft aangetast, maar het bespreekbaar
maken van de eenzaamheid die het gevolg is geworden van een ontkenning van het probleem,
kan de cliént pas echt uit zijn isolement halen.

Mededogen is geen weke emotie, het is eerder een vitale discipline waarin men het essenti€le
leert onderscheiden van het bijkomstige en waarmee men een krachtige aanwezigheid

uitstraalt die werkelijk helpend is voor de ander.



De meeste hulpverleners hebben een spontane tendens om mededogend in het leven te staan.
Vaak werd hun beroepskeuze ingegeven door het verlangen om mensen te begrijpen en koes-
terden ze reeds lang het ideaal om anderen te helpen. Velen hebben ook een affiniteit met
lijden. Het zou ongenuanceerd zijn om te beweren dat hulpverleners aangetrokken werden tot
dit beroep omdat ze zelf veel problemen hebben (gehad). Wat onderzoek aan het licht brengt
is dat hulpverleners als kind wel vaak emotionele pijn hebben gekend of opgroeiden in
problematische gezinsomstandigheden, maar niet in zodanige mate dat hun interesse in
mensen erdoor geschaad werd. Integendeel, hun nieuwsgierigheid naar het functioneren van
mensen is erdoor toegenomen, evenals hun meevoelen met pijn van anderen en hun tolerantie
voor ambiguiteit. Ze hebben daarbij een voorkeur ontwikkeld voor het copingmechanisme
van zorgdragen voor anderen. De keerzijde is dat hulpverleners vaak de rol van redder willen
opnemen en daarbij onvoldoende aandacht besteden aan eigen noden, dat ze de eigen agressie
onderdrukken en dat ze de onbewuste wens om de eigen emotionele problemen een plaats te
geven te weinig onderkennen. (Voor een verdere uitwerking en literatuur betreffende dit
thema, zie: Leijssen, 1998). Dat verwijst tevens naar de kwetsbare positie van iemand die
teveel mededogen heeft. Het is niet voor niets dat hulpverleners kandidaten zijn voor het
burnout syndroom. Burnout is niet zomaar een toestand van vermoeidheid; het gaat om
frustratie als gevolg van toewijding aan iets dat niet de verwachte resultaten of bevrediging
geeft. Het heeft te maken met hooggestemde idealen en tekortschieten in persoonlijke
doelstellingen. De betrokkenheid van de hulpverlener en de langdurige blootstelling aan
menselijke wanhoop, lijden en soms onoplosbare conflicten, levert een zeker gevaar op voor
de eigen gezondheid, vooral wanneer de afstemming op de anderen zo ver gaat dat de eigen
gerechtvaardigde belangen verwaarloosd worden. De opvatting dat de werkelijke deugd het
midden houdt tussen twee uitersten, is ook hier toepasselijk: men kan zowel te weinig als te
veel mededogen hebben, men kan zowel te laag als te hoog mikken. 'Zelfmededogen' zou de
hulpverlener kunnen helpen om een beter evenwicht te vinden. Daarvoor zou hij signalen van
overbelasting ernstiger kunnen nemen, zoals: verminderde concentratie en vergeetachtigheid,
ondermijnd zelfvertrouwen, verstoord slaappatroon, toegenomen behoefte aan orale
bevrediging, meer lichamelijke klachten, sufheid en uitputting, opgejaagdheid, problemen van
mensen boeien niet meer en behoeften van vrienden of familie zijn te veel. Dergelijke tekens
kunnen een uitnodiging zijn voor de hulpverlener om meer grenzen te stellen aan zijn

beschikbaarheid en minder hoog te mikken in zijn werkidealen.



Soms weet men wel wat integriteit en mededogen in een bepaalde situatie betekent, maar
komt men er toch niet toe om daadwerkelijk ethisch te handelen. Vaak is dat een teken dat een

andere morele kwaliteit ontbreekt, namelijk: moed.

Moed

Moed betekent niet dat men geen angst kent, of zich niet bewust is van de risico's en de
ongemakken; moed is een toestand die maakt dat men de angst, de luiheid, de gemakzucht en
het eigenbelang overwint, om datgene te doen waarvan men weet dat het juist is (Comte-
Sponville, 1997).

Karakteristiek voor moed is dat het - behalve een gerust geweten - geen onmiddellijke
concrete beloning oplevert; het primaire doel is niet het eigenbelang, maar wel een groter
belang of het welzijn van de ander. Moed leidt ertoe dat men het juiste gedrag stelt, zelfs
indien men daar persoonlijk nadeel van kan ondervinden.

In de hulpverlening zijn er tal van situaties die moed vereisen. Vaak beleeft men dergelijke
situaties als een dilemma, in de betekenis dat men dient te kiezen tussen verschillende
mogelijkheden die elk specifieke nadelen meebrengen. Toch zou de uitweg 'eenvoudig'
kunnen zijn wanneer men de moed heeft om de knoop door te hakken in de richting van: doen
wat men in feite zou moeten doen.

Er is bijvoorbeeld naast mededogen veel moed nodig om een cliént in therapie te nemen als
men weet dat er zelfmoordgevaar is; veel hulpverleners schrikken terug voor de risico's en de
ongemakken, die niet zozeer de cliént betreffen, maar die wel henzelf kunnen treffen wanneer
er eventueel een suicidepoging zou plaatsvinden. Of als er een voorstel is van de directeur om
de behandelresultaten te manipuleren om zodoende meer subsidies te krijgen voor een
bepaald initiatief, dan is er niet alleen integriteit maar vooral moed vereist om dat te weigeren
en zodoende misschien in onmin te vallen bij de baas. Men is soms ook geen sympathieke
collega meer wanneer men de moed heeft om collega's rechtstreeks aan te spreken over
wantoestanden op het werk, in plaats van stilzwijgend toe te zien.

Er is ook moed nodig om de tijdsgeest te trotseren en om zich niet te laten meedrijven met
wat populair of voordelig is. In de huidige tijdsgeest worden we verondersteld een no-
nonsense' model aan te hangen; het moet 'kort en efficiént ogen en liefst cultiveren we daarbij
de illusie dat alles onder controle is (Van Kalmthout, 1997). Durven we desalniettemin dat
overtrokken optimisme doorprikken en onderkennen dat er daarmee veel aspecten, die

ontsnappen aan onze logisch rationele controle, onder tafel worden geschoven? Er is moed



nodig om geen genoegen te nemen met oppervlakkige oplossingen en manieren van leven,
maar door te dringen tot het wezen van de dingen. Het impliceert dat men de kant-en-klare
oplossingen die de dominante cultuur in een bepaalde samenleving voorhoudt, durft
ontmaskeren en dat men halve waarheden ontdoet van hun misleidend karakter. Zo is er moed
nodig om een depressie niet alleen medicamenteus te behandelen, maar ook de levenswijze
die ertoe geleid heeft, in vraag te stellen. Er is ook persoonlijke moed nodig om bijvoorbeeld
rustig tijd door te brengen met iemand die stervende is en de ultieme vragen waarmee deze
persoon ons confronteert tot ons te laten doordringen, eerder dan nog illusies van macht en
controle te koesteren en zich te verschuilen achter de zoveelste medische behandeling
(Desmet, 1998).

Vaak betekent het dat men zich niet gedraagt zoals verwacht wordt in een bepaalde sociale
context, maar dat men voorrang geeft aan wat het hart en het gezond verstand influistert.

De asociale respons die een hulpverlener dient te geven wil hij zijn werk goed doen,

is niet ingegeven vanuit 'tegendraads' willen zijn. Het zou bijvoorbeeld vaak veel
gemakkelijker en voordeliger zijn om in te gaan op aantrekkelijke, interessante aanbiedingen
die invloedrijke cliénten soms kunnen doen aan hun hulpverleners. De moedige hulpverlener
weigert niet alleen, maar kiest er ook voor om de cliént te confronteren met een patroon dat
de cliént misschien onbewust hanteert; zoals bijvoorbeeld via geschenken en invloed
genegenheid afkopen, anderen willen behagen of in zijn macht proberen te krijgen. De
moedige weg is meestal niet de gemakkelijkste, de veiligste of de meest conventionele weg;
het is een handelswijze waarbij de hulpverlener zelf risico's neemt en soms heel wat agressie

van anderen kan krijgen.

Net zoals bij de vorige kwaliteiten geldt ook hier: moed is slechts een deugd in zoverre men
het midden houdt tussen twee extremen. Voltaire maakte eens de opmerking dat moed een
hoedanigheid is die misdadigers en grote mannen gemeen hebben (Comte-Sponville, 1997).
Zogenaamd moedig gedrag kan ook roekeloosheid zijn, ontspruitend aan een fascinatie voor
gevaar, of waaghalzerij waarin veel risico genomen wordt terwijl er slechts een futiliteit op
het spel staat, of onvolwassen rebellie waarbij men vooral zoekt te bewijzen dat men niet
conformeert aan de gezaghebbende autoriteit. Dit extreem wordt 'overmoed' genoemd; het
bestaat erin dat men zich niet van gevaar bewust is en dat men op het gevaar afstormt zonder
goed zijn kansen te berekenen of de risico's in acht te nemen. Het andere extreem is 'latheid’;

het is een eigenschap van degene die overal gevaar ziet en altijd op zijn hoede is, die ook alle



gevaar ontvlucht. De deugd die het midden houdt tussen twee extremen bestaat erin op het

juiste moment de juiste aandacht te hebben voor het dreigende gevaar (van Tongeren, 1998).

Men kan zich afvragen wat iemand kan bezielen om er ongemakken bij te nemen, gevaar te

trotseren of eigenbelang te overstijgen ? Ten diepste is het meest zuivere motief: liefde.

Liefde

Onderzoek bevestigt herhaaldelijk dat succesvolle hulpverleners voornamelijk te
onderscheiden zijn op basis van de attitude van 'onvoorwaardelijk positieve aanvaarding'
(Beutler e.a. 1994). Vanuit een positieve werkinstelling kiest de hulpverlener om een
vertrouwensrelatie met cliénten op te bouwen. De hulpverlener creéert interpersoonlijke
veiligheid door de cliént onbevooroordeeld tegemoet te treden en hem te ontvangen zoals hij
komt, zonder evaluatie of kritiek, en hem op die wijze te bevestigen in zijn bestaan. In de
psychotherapie spreekt men ook van 'welwillende neutraliteit’; het is een houding waarbij
persoonlijke gevoelsmatige voorkeuren en waardenoordelen niet aan de orde zijn. De
acceptatie van de cliént niet verbinden aan voorwaarden, het verdragen dat de cliént anders is
dan men graag zou hebben, het toestaan van autonomie, niet vanuit eigen belangen bezorgd
zijn, niet gehecht zijn aan onmiddellijke resultaten: dat is net wat de hulpverleningsrelatie zo
anders maakt dan de meeste leefrelaties. Juist daardoor krijgt de cliént de ruimte om bij
zichzelf te zoeken naar de diepere redenen van het gedrag dat voor hemzelf ook
problematisch is. De niet-veroordelende attitude van de hulpverlener is een ascetische
discipline die een diepere voedingsbodem kent: liefde - die niet blind is - waarbij de ogen
geopend zijn voor waarden die op het eerste zicht voor een oppervlakkige waarnemer niet
zichtbaar zijn. Niet dat men het slechte of het lelijke niet ziet, integendeel men wordt er
gevoeliger voor. Het geoefende oog van de hulpverlener kijkt echter dieper en wordt bewogen
door de vindingrijkheid waarmee mensen trachten te overleven of zich zoeken aan te passen
in moeilijke omstandigheden.

Mede door die wijze van kijken groeit er in de relatie tussen hulpverlener en cliént gaandeweg
waardering en genegenheid. Het samen doorworstelen van moeilijke tijden en het intieme
karakter van de gesprekken smeedt een band die op zijn minst warme en hartelijke gevoelens
oproept. De ervaring van door de hulpverlener graag gezien en geaccepteerd te worden is een
belangrijk curatief proces voor veel cliénten. Hierbij is er opnieuw een optimum tussen twee

extremen: te weinig of te veel warmte vertraagt het groeiproces van de cliént en kan het zelfs



onmogelijk maken. Zowel een koele houding als een overmaat aan sympathie hindert de
cliént om zich in een kwetsbare positie te begeven en onbevangen zijn eigen weg te zoeken.
Het behoort tot de ethiek van de hulpverlener dat zijn eigen behoeften niet bepalend zijn voor
zijn houding tegenover de cliént. Deze belangeloze opstelling en het toegewijd zijn aan de
cliént maakt dat de therapeutische ethos niets heeft van zoet sentiment of romantische stem-
ming, maar dat het te vergelijken is met de meest zuivere vorm van liefde. Het gaat hier om
een dynamische manier van zijn waarbij de hulpverlener zich op niet-possessieve wijze
openstelt en verbindt om het beste van zichzelf te geven. Hulpverleners zijn meestal
schroomvol om woorden te geven aan hun ervaringen wanneer ze het beste van zichzelf
geven en met liefde in hun werk aanwezig zijn. Nochtans is het die 'meerwaarde' waar
cliénten gevoelig voor zijn, waarnaar ze verwijzen als het belangrijkste helende element dat

hun wijze van in het leven te staan wezenlijk veranderd heeft.

De liefde van de hulpverlener waarmee veiligheid en een stimulans tot verdere ontwikkeling
wordt geboden, impliceert ook het deskundig hanteren van grenzen. Cliénten komen in de
hulpverleningssituatie meer dan ooit in contact met hun ontzettend grote behoefte om er te
mogen zijn, ook als seksueel wezen. Veel cliénten zijn op het terrein van de liefde diep ge-
kwetst: in relaties waarin men normalitair had mogen verwachten dat kwetsbaarheid zou
gerespecteerd worden, blijkt dat de menselijke natuur soms onbetrouwbaar is en schade
berokkent aan anderen. De cliént zoekt in zijn relatie met de hulpverlener zijn wonde of zijn
gemis tot uitdrukking te brengen, in de hoop dat de hulpverlener het bevrijdende antwoord
heeft, of hij fantaseert dat de hulpverlener zal compenseren wat hij in het gewone leven tekort
komt. Het is essentieel dat de cliént in deze relatie tot het uiterste mag gaan in heel het
gamma van menselijke gevoelens, en daarbij kan ervaren dat er grenzen zijn die veiligheid,
stevigheid en houvast geven. Weten dat de grenzen gerespecteerd worden en ook nog
overeind blijven als men er tegen aanbeukt, is een cruciaal therapeutisch gebeuren voor
cliénten wiens grenzen al te vaak geschonden zijn of cliénten die zichzelf verliezen in
grenzeloze existenti€le verwachtingen. De hulpverleningssituatie bevat een paradox: de
aanwezige intimiteit wekt verwachtingen en verlangens waarvan op voorhand al vaststaat dat
ze niet kunnen vervuld worden in deze relatie. 'Graag zien' roept verwarring op: velen
interpreteren het alsof genegenheid geen grenzen mag kennen. De laatste jaren is er in de
hulpverlening meer aandacht voor de valkuilen met betrekking tot intimiteit en seksualiteit
(zie b.v.:Herman, 1993; Heemelaar, 1997; Pope e.a. 1996). Minder onderkend is het risico

van de narcistische valstrik voor de hulpverlener om 'overmatig' te geven aan 'zuchtige'



cliénten, 'contactverslaafde' cliénten of cliénten die de illusie koesteren dat alles wat ze ooit
tekort gekomen zijn in het leven, moet hersteld worden in de relatie met de hulpverlener. De
hulpverlener die hieraan grenzeloos toegeeft, verhindert dat de cliént leert omgaan met het
existentiéle gegeven van eindigheid en menselijke beperktheid. Door grenzen te stellen aan de
hulpverleningsrelatie - zoals bijvoorbeeld de tijdsstructuur van een sessie respecteren - maakt
de hulpverlener het mogelijk dat de cliént kan botsen op zijn angst voor scheiding, zijn illusie
van controle, zijn drang naar volmaaktheid, en ultiem de vluchtmechanismen waarmee de
beperktheid van alle leven en de eindigheid van het bestaan wordt ontkend. Echte liefde durft
frustreren, omdat de hulpverlener vanuit zijn authentiek engagement weet dat hij de cliént niet
wil tekort doen, maar juist de gelegenheid tot werkelijke groei bieden, wat vaak inhoudt: leren
leven met gemis en verlies. Liefdevol aanwezig zijn en overeind blijven bij de cliént die
worstelt met de pijn van het gemis of de woede om het verlies is een kunst en een kunde. Het
veronderstelt dat de hulpverlener zelf geworteld is in een levensvisie die hem vertrouwen
geeft dat mensen kunnen terugvallen op een bron die uiteindelijk de enige houvast of de
belangrijkste zingeving kan reveleren. Hoe iemand die ultieme bron benoemt en waar men die
situeert, is een kwestie van geloof dat zeer verschillende invullingen kan krijgen: je diepste
zelf, de essentie van alle dingen, de ultieme werkelijkheid, de innerlijke ervaring van
verbondenheid met een dimensie die ons bevattingsvermogen te boven gaat. De hulpverlener
die wel de grenzeloze verlangens naar contact probeert in te lossen, houdt de cliént gevangen
in een afthankelijkheidsrelatie, laat hem eindeloos tobben in vruchteloze pogingen tot
ontkenning en veroorzaakt bovendien - onbeseft - schade: de cliént wordt minder en minder
aangemoedigd om in zijn omgeving gezonde relaties en zingevende activiteiten uit te bouwen,
want hij krijgt de bevestiging dat 'de goede hulpverlener' geeft wat hij nodig heeft, dit in
tegenstelling tot de buitenwereld die 'slecht' is, die de oorzaak is van alle kwaad en steeds

tekort schiet.

Pas als de hulpverlener verwelkomend kan reageren op de verlangens van de cliént, maar er
zich niet door laat bepalen en zich niet geroepen voelt om ze in te vullen, kan de cliént zijn
noden echt voelen. Op die wijze kan de cliént zich zijn behoeften toe-eigenen en er een
nieuwe richting aan geven. In de liefdevolle aanwezigheid van de hulpverlener die accepteert
en tegelijkertijd helder is omtrent de grenzen van deze relatie, ontstaat er een ruimte waarin de
cliént andere antwoorden leert vinden dan de oude destructieve reacties uit zijn omgeving of

de wanhopige ontsnappingspogingen in het heden.



De ethiek van de hulpverlener houdt in dat hij daarbij niet zijn eigen wijsheden aanpraat, maar
de cliént begeleidt om zijn zelfbestemming te vinden. Bij de zoektocht naar wat het leven zin
en waarde geeft, komen de meeste mensen weer terecht bij de liefde. "In hoeverre ons leven,
zowel binnens- als buitenshuis, zowel het gezins- als het beroepsleven, waarde heeft, is
uitsluitend afhankelijk van de hoeveelheid liefde die we erin leggen of ontvangen" (Comte-

Sponville, 1997, p. 276).

Dat brengt ons opnieuw bij de grote vraag: 'Wat is liefde ?'

Volgens sommigen behoort de liefde tot 'het onuitspreekbare', maar dat belet toch niet dat er
al zoveel over gezegd en geschreven is. We beroepen ons dus niet op originaliteit en beperken
ons hier hoogstens tot een kleine selectie van antwoorden in functie van de ethiek van de
hulpverlener. We brengen daarbij enige ordening aan in navolging van Comte-Sponville
(1997).

Reeds bij de oude Grieken vinden we een onderscheid tussen: 'Eros', 'Philia’ en 'Agape’.

De liefde die bezongen wordt in talrijke songs, romans, films ... betreft eros. Het gaat om
begeerte, drift, verlangen, versmelting, gemis, gehechtheid, hebzucht, jaloezie, passie. Het
'helemaal opgaan in' kan zowel iemand als iets betreffen: men kan gepassioneerd verliefd zijn,
men kan samenvallen met een job of een hobby, men kan sterk gehecht zijn aan mensen en
dingen. Het gaat gepaard met een zekere verslaving: het gemis maakt onrustig en het verlies
roept sterke emoties op. Men is geheel ontredderd, razend kwaad of wanhopig verdrietig
wanneer het geliefde object wegvalt of wanneer de verlangens niet ingelost worden. Vaak is
het deze invulling waar mensen aan denken bij het woord liefde.

In philia zijn de emoties rustiger maar wel vreugdevol. Philia is liefde die opbloeit tussen
mensen wanneer ze elkaar het beste toewensen omdat ze om hen geven. Men beleeft plezier
aan het bestaan van de (of het) andere. Het leidt vaak tot een vorm van gemeenschap en delen,
het stemt tot solidariteit en dankbaarheid. Vriendschap is van deze orde; Aristoteles
beschouwde vriendschap als een noodzakelijke voorwaarde voor geluk, een plaats om te
schuilen tegen ongeluk, iets dat tegelijkertijd nuttig, aangenaam en goed is. Er zijn talloze
objecten waarop dit soort liefde zich kan richten: men kan houden van een partner, kinderen,
een dier, bepaalde activiteiten, de zee, muziek, een glas wijn, voetbal ... Wat die verschillende
liefdes gemeen hebben is dat het vooruitzicht van hun aanwezigheid blij maakt, maar dat het
ontbreken ervan geen onrust oproept. Het is niet obsessioneel zoals passie, wel eerder
sensueel, zoals geliefden met plezier de liefde kunnen beleven. Het betreft actief handelen en

genieten in plaats van hartstocht en gedreven zijn. In deze vorm van liefde zit ook



engagement en daadwerkelijke uiting van betrokkenheid en hulpvaardigheid; hierbij is vaak
wederkerig belang in het spel.

Agapeé tenslotte overstijgt het eigenbelang en is die vorm van liefde die de betekenis heeft van
naastenliefde (caritas). Hierbij staat men zelf minder op de voorgrond, eigen genoegens en
eigen welzijn zijn niet aan de orde. In deze onbaatzuchtige betrokkenheid is er geen bereke-
ning; daardoor geeft men evenzeer aan een onbekende, zelfs aan een vijand. lets hoeft vooraf
geen waarde te hebben, het wordt waardevol doordat het bemind wordt. Het is liefde zonder
ego, ze kent geen geweld en machtsmisbruik, ze is 'zacht-moedig'. "Je zult bemind worden op
de dag dat je je zwakheid zult kunnen tonen zonder dat de andere daarvan gebruik maakt om
zijn macht te benadrukken" schreef Pavese in zijn boek 'Leven als ambacht' (Cit. in: Comte-
Sponville, 1997, p.335).

In de werkelijkheid kunnen die verschillende vormen van liefde voortdurend overgaan van het
ene type in het andere, zoals bijvoorbeeld een partnerrelatie of een moeder- kind relatie zowel

passioneel kan zijn, als vriendschappelijk, als zelfoverstijgend.

Wanneer we liefde als morele kwaliteit van de hulpverlener benaderen, herkennen we dat
passie voor het vak iemand kracht en inspiratie kan geven die veel obstakels helpt overwinnen
en tot onvermoede prestaties kan leiden; maar die evenzeer iemand tot uitputting kan drijven
omdat passie geen maat kent, of tot ondraaglijke frustraties omdat cli€énten, systemen en
organisaties zich niet gedragen overeenkomstig onze verlangens. Ook het vriendschappelijk
element heeft een plaats in de zin dat hulpverleners hun cliénten het goede toewensen, dat het
delen in de groei en de heling van cliénten een belangrijke bron van vreugde en voldoening
kan zijn voor hulpverleners en er ook soms een intieme band groeit wanneer men iemand
opvangt en steunt in moeilijke tijden; er is echter ook het risico dat de vertrouwdheid met de
intimiteit en de gewenning aan de intensiteit van de werksituatie tot gevolg heeft dat normale
sociale contacten en activiteiten buiten de werkrelatie overvraagd worden, onbevredigend zijn
en meer en meer verwaarloosd worden. De hulpverlenerrelatie op zijn best impliceert liefde
vanuit de agapehouding. Ons werk krijgt een meerwaarde als we het met liefde doen. Wie niet
met het oog van de liefde kijkt, ziet immers in de realiteit van de hulpverlening doorgaans
eerder mensen die op dat moment niet zo beminnenswaard ogen. Om tot werkelijke bloei te
komen heeft de mens de interactie 'beminnen - bemind worden' nodig. Die liefde denkt
uiteindelijk niet meer in scheidingen. Het is de wisselwerking of de onderlinge verbinding die
de essentie van het proces uitmaakt. In die optiek zijn kwetsbare mensen, zieke mensen,

mensen met beperkte mogelijkheden... evenzeer waardevolle deelnemers in het proces. Dit



wordt bijvoorbeeld geillustreerd door Henri Nouwen (1998) die beschrijft hoe hij in zijn zorg
voor een zwaar gehandicapte man evolueert van aanvankelijke weerzin, naar genegenheid en
vriendschap, tot uiteindelijk een diepe vorm van liefde waardoor hijzelf geheeld en

getransformeerd wordt.

Besluit

Liefde voor het vak betekent spontaan je plicht doen. In de woorden van Augustinus: 'Heb lief
en doe wat je wilt', waarmee de wet niet wordt afgeschaft, maar bevestigd en 'voor altijd diep
in de harten verankerd'. De realiteit is echter dat liefde in de agapébetekenis een zeldzaam
goed is, een ideaalvorm die meestal te hoog gegrepen is in de dagdagelijkse praktijk van de
hulpverlening. Dat betekent dat mensen die hoogstaande morele kwaliteiten nastreven er toch
baat bij hebben dat ze in sommige situaties kunnen terugvallen op duidelijke regels. Maar ook
bij het installeren van een noodzakelijke regelgeving, geldt de deugd van het juiste midden.
Indien men alle heil verwacht van een rationele aanpak, ziet men over het hoofd dat
hulpverlening berust op andere peilers, waarvan met name de persoonlijke betrokkenheid van
de hulpverlener de meest wezenlijke is. Daarom werd er in deze bijdrage gepleit voor een
(her)waardering van morele kwaliteiten om de praktijk van de hulpverlening op 'mensenmaat’

te optimaliseren.

Morele kwaliteiten zijn idealen die de mens niet van nature gegeven zijn. De menselijke
natuur neigt eerder om te vluchten bij moeilijkheden, of zich te laten verleiden tot prettige
bezigheden en genoegens, zelfs als we weten dat we dat beter niet zouden doen. De deugd
bestaat er vaak in om precies die verleiding te weerstaan (van Asperen, 1988). De natuurlijke
menselijke beperkingen nopen ons tot de realistische erkenning dat de idealen om
nuanceringen vragen. Immers wie doorziet zichzelf zo goed dat hij steeds integer handelt, of
wie heeft zo weinig ego dat zijn betrokkenheid echt vrij is van zelfbelang ? Men kan zich
zelfs afvragen of een deugdzaam leven waarin men geen duimbreed wijkt van 'het goede
handelen' het leven niet ondraaglijk maakt ? Wie kent er niet het onbedaarlijke verlangen om
te midden van heel veel deugdzaamheid uit de band te willen springen ? Omdat er altijd
menselijke neigingen en tekorten in het spel blijven, is het goed dat geboden en verboden uit

een beroepscode ons kunnen herinneren aan het rechte pad.



De deugdenbenadering is niet alleen kwetsbaar vanuit de vaststelling dat individuen beperkt
zijn in de uitvoering van idealen, ze is ook relatief :"omdat het midden niet voor iedereen en
in alle situaties hetzelfde is. Het is athankelijk van persoon, tijd, plaats en omstandigheden.
[...] Men kan niet voor eens en altijd en voor iedereen zeggen waarin de deugd bestaat. [...] Er
zijn geen algemene richtlijnen te geven" (Van Tongeren, 1998, p.168). Een pluralistische
samenleving geeft weinig houvast voor een gedeelde levensbeschouwing van waaruit men
duidelijk zou kunnen formuleren welke kwaliteiten mensen zouden moeten ontwikkelen. Het
cultureel en historisch bepaald zijn van waarden impliceert dat geisoleerde gemeenschappen
bepaalde deugden kunnen cultiveren en daarin vervreemden; een samenleving kan enggeestig
zijn, collectief vasthouden aan rationalisaties en cognitieve dissonantiereductie, zichzelf
onvoldoende corrigeren bij blinde vlekken. Fanatieke groepen neigen zelfs tot ethische
corruptie; er wordt dan in naam van de deugd schade aangericht en intolerant gedrag gesteld.
Extreme voorbeelden zijn de psychiaters in Nazi-Duitsland die het als een deugd
beschouwden om mee te werken aan 'de veredeling van het menselijk ras', tegenwoordig zijn
er mensen die moorden begaan op artsen uit abortusklinieken uit 'mededogen met het
ongeboren leven'. Hieruit blijkt dat een universelere regelethiek onontbeerlijk is om mee in

gesprek te gaan en zich aan te toetsen.

De attitudes die uitmonden in deugden, worden door mensen niet in hun eentje bereikt. Deug-
den worden in eerste instantie gewekt door voorbeelden in de omgeving die respect en
bewondering oproepen en die men tracht te imiteren. Verder vereist deugd vorming, oefening
en begeleiding in de tijd waarin men nog niet ervaren is. Men verwerft er geleidelijk iets van
door er zich bewust op toe te leggen, waakzaam en aandachtig te zijn, discipline aan de dag te
leggen, tijd te nemen om de blik naar binnen te richten voor zelfevaluatie en zich in
wisselwerking met anderen te laten bijsturen. Men zal zijn emoties en neigingen doorgrond en
getraind moeten hebben, zodat ze als vanzelf op de juiste manier zullen reageren in
verschillende situaties. Vaak leert men door schade en schande welke waarden er werkelijk
toe doen; de ervaring die men opdoet in zijn leef- en werkmilieu, zal uitwijzen welke
kwaliteiten relevant zijn. Om te blijven groeien moeten we de morele kwaliteiten koesteren
zowel in innerlijke activiteit als in praktiseren in een sociale context. Tenslotte zal er geen
onderscheid meer zijn tussen de vraag 'hoe zal ik zijn' en 'wat moet ik doen', omdat doen en

zijn vanzelf in elkaar overvloeien.



Therapie en hulpverlening is geen zuiver positief wetenschappelijke discipline en dat blijkt
nog het duidelijkst wanneer we haar ethische dimensie doorlichten. Of men nu handelt
volgens de regels of tracht te leven vanuit morele kwaliteiten, het is steeds mogelijk dat men
faalt of anderen schaadt. Zonder een aanvaarding van onze feilbaarheid kunnen we niet
werken als hulpverlener. Maar het feit dat er al meer carriéres ten onder zijn gegaan bij gebrek
aan morele kwaliteiten dan bij tekort aan professionele vaardigheden, kan ons alleen maar
sterken in onze keuze om ethisch te leven en dit ook uit te drukken in onze praktijk van

hulpverlening.

Samenvatting

De interacties van hulpverleners met cli€énten worden meer bepaald door morele kwaliteiten
dan door de afweging van ethische principes die in beroepscodes geformuleerd worden. In
deze bijdrage worden de kwaliteiten: integriteit, mededogen, moed en liefde belicht. Integer
gedrag, dat zelfkennis en zelfrespect veronderstelt, leidt tot correcte bejegening, maar dient
gevoed te worden door mededogen of de gevoeligheid voor andermans lijden en ongeluk. Om
werkelijk tot ethisch handelen over te gaan heeft de hulpverlener ook moed en liefde nodig,
om het eigenbelang te overwinnen en datgene te doen waarvan men weet dat het juist is. Bij al
deze kwaliteiten wordt aangetoond hoe de ware deugd het midden houdt tussen twee
extremen. Daarbij illustreren vignetten uit de praktijk hoe het dagdagelijkse handelen van de
hulpverlener vanuit deze deugden vorm kan krijgen.

Literatuur

Ayya Khema (1991). Geen zelf, geen ander. Den Haag: East-West Publications.

Beauchamps,T.L. & Childress, J.F. (1994). Principles of biomedical ethics. Fourth Edition.
New York: Oxford University Press.

Beutler, L. E., Machado, P. P. & Allstetter Neufeldt, S. (1994). Therapist variables. In A.E.
Bergin & S.L. Garfield (Eds.). Handbook of psychotherapy and behavior change (pp.
229-269). New York: Wiley.

Blanchard, K., Peale, N.V., & Leijten, R. (1989). Management en ethiek: wat ieder manager
moet weten over bedrijfsethiek. Utrecht/ Antwerpen: Veen b.v.

Bolen, J.S. (1996). Tot op het bot. Levensbedreigende ziekte en persoonlijke groei.
Rotterdam: Lemniscaat.

Comte-Sponville, A. (1997). Kleine verhandeling over de grote deugden. Amsterdam: Atlas.

de Hennezel, M.(1997). De intieme dood. Levenslessen van stervenden. Haarlem: Becht.



Desmet, M. (1998). Dag en nacht. Een spiritualiteit vanuit de medische ervaring. Tielt:
Lannoo.

Graste, J. (1997). Zorg voor de psyche, een archeologie van psychotherapie. Nijmegen:
Nijmegen University Press.

Graste, J. (1998). Ethiek als kritische reflectie over de Ethica van Aristoteles. Maandblad
Geestelijke volksgezondheid. 5, 474-489.

Hawley, J. (1997). Spiritualiteit en management. Deventer: Ankh-Hermes.

Heemelaar, M. (1997). Seksualiteit, intimiteit en hulpverlening. Houten: Bohn Stafleu Van
Loghum.

Herman, J.L. (1993). Trauma en herstel. Amsterdam: Wereldbibliotheek.

Hunter, M. & Struve, J. (1998). The ethical use of thouch in psychotherapy. Thousand Oaks/
London/ New Dehli: Sage Publications. Zie ook de boekbespreking hiervan:
Leijssen, M. (1999). Tijdschrift voor Psychotherapie, 25(3), 208-213.

Kitchener, K. S. (1996). There is more to ethics than principles. The Counseling psychologist,
24(1), 92-97.

Leijssen, M. (1995). Gids voor gesprekstherapie. Utrecht: De Tijdstroom.

Leijssen, M. (1998). De therapeut. In W. Trijsburg, S. Colijn, G. Lietaer, & E. Columbien
(Red.), Handboek Integratieve Psychotherapie. Maarssen: Elsevier/De Tijdstroom.

Lietaer, G.(1991). Authenticiteit en onvoorwaardelijk positieve gezindheid. In H. Swildens,
O. De Haas, & G. Lietaer (Red.), Leerboek gesprekstherapie (pp. 27-64). Utrecht: De
Tijdstroom.

Lindsay, G. (1996). Psychology as an ethical discipline and profession. European Psycholo-
gist. 1, No 2, 79-88.

Meara, N. M., Schmidt, L. D., & Day, J. D. (1996). Principles and virtues: A foundation for
ethical decisions, policies, and character. The Counseling Psychologist, 24(1), 4-77.

Nouwen, H. (1998). Adam. Een vriendschap. Tielt: Lannoo.

Pope, K. S., Sonne, J. L., & Holroyd, J. (Red.). (1996). De seksuele gevoelens van de
psychotherapeut. Hanteren in plaats van ontkennen. Lisse: Swets & Zeitlinger.

Stufkens, H. (1997), Mededogen als menselijke bestemming. Deventer: Ankh-Hermes.

van Asperen, G. M. (1993). Het bedachte leven. Beschouwingen over maatschappij,
zingeving en ethiek. Amsterdam/Meppel: Boom.

van Asperen, G.M. (1988). Deugden in een pluriforme samenleving. In: W. Register (ed.),
Ballast of rijkdom. Den Haag: Pax Christi.

Van Kalmthout, M. (1997). Persoonsgerichte psychotherapie. Utrecht: De Tijdstroom.

van Tongeren, P. (1998). Zorg op de maat van de deugd. Ethische Perspectieven. 8(3), 165-
173.



Personalia:

Mia Leijssen is doctor in de psychologie en psychotherapeut. Zij is professor aan de Katholie-
ke Universiteit Leuven, waar zij beroepsethiek voor psychologen doceert en opleiding geeft in
de Cliéntgericht-experiéntiéle psychotherapie. Zij heeft ruime ervaring met individuele en
groepspsychotherapie.

Correspondentieadres: Blijde Inkomststraat 13, 3000 Leuven, Belgié

E-mail: mia.leijssen@psy.kuleuven.ac.be



